
:זפ םיחספ עיון העמוד�

המשך במילואים עמ' ??    7   

על  להם  אסלח  וכי  תמיהה,  בלשון   - לָהֶם  א  אֶשָּׂ נָשׂאֹ  י  כִּ
שהוא  לפרש  יש  ועוד  )רש"י(.  סליחה  מלשון  ו'נשא'  עוונותיהם, 
בניחותא, מלשון 'וישא משאות' )בראשית מג, לד( דהיינו תשלומין, 
כי אשלם להם את המגיע להם על עוונותיהם )רש"י הושע א, ו(. ויש 
שפירש שהודיעו הכתוב שאם ישובו יסלח להם )תרגום יונתן שם(.

מִן  ירַשׁ  פֵּ עִמּוֹ  י  רְתִּ בַּ דִּ שֶׁ יוָן  כֵּ שֶׁ ךָ  רַבְּ ה  מִמּשֶֹׁ לִלְמוֹד  לְךָ  הָיָה  לאֹ 
רבינו  ממשה  ללמוד  להם  שהיה  נתבעו  לא  נביאים  ושאר  ה,  ָ הָאִשּׁ
לפרוש מנשותיהם, שכן דוקא משה שנשא גיורת הוצרך לכך ולא הם 
שנשאו נשים מיוחסות שבישראל, אבל הושע שנשא זונה שגרועה 

מגיורת, היה לו ללמוד ממשה רבינו ולפרוש ממנה )בן יהוידע(.

ואין  הּ,  לְגָרְשָׁ וְלאֹ  לְהוֹצִיאָהּ  יָכוֹל  אֲנִי  וְאֵין  ה  נָּ מִמֶּ נִים  בָּ לִי  יֵשׁ 
הכוונה שאינו יכול לקיים את ציווי ה' להוציאה, אלא שנתן טעם 
מבלי  ממנה  פירש  שלא  מעצמו,  עתה  עד  הוציאה  שלא  לכך 
לגרשה, כיון שזונה היא ותלך ותזנה עם אחרים ותעבור על איסור 
אשת איש, וגם לא גירש אותה, כיון שיש לו בנים ממנה )בן יהוידע(.

)נה, א(  וכן אמרו בברכות  עָלֶיהָ,  בְּ אֶת  רֶת  קַבֶּ מְּ שֶׁ נוּת  לָרַבָּ לָהּ  אוֹי 
הוא  מהם  ואחד  אדם',  של  ושנותיו  ימיו  מקצרים  דברים  'שלשה 
צריך  שהרב  מקומות  בכמה  שמצינו  ומה  ברבנות.  עצמו  המנהיג 
)קג, ב( שרבי הורה לרבן  לנהוג ברבנות, כגון מה שאמרו בכתובות 
צריך  שאז  בפרהסיא  דוקא  היינו  ברמה',  נשיאותך  'נהוג  גמליאל 
להתנהג בכבוד, אבל בצינעה אין לנהוג ברבנות )שלטי גיבורים ברכות 
שם, בשם ר"ח(. ויש שכתב שחלילה לאדם למנוע את עצמו מרבנות 

)מגן אבות ]לרשב"ץ[  וכאן מדובר ברבנות בענייני העולם  של תורה, 
לנהוג  צריך  עליהם  הקהל  קבלוהו  שאם  שכתב,  ויש  י(.  א,  אבות 

הקהל  קיבלוהו  כשלא  היינו  רצויה,  שאינה  שאמרו  ומה  ברבנות, 
עליהם והוא מנהיגם בעל כרחם )מהרש"א ברכות שם(.

הָרַחֲמִים,  אֶת  זוֹכֵר  הוּא  רוּךְ  בָּ דוֹשׁ  הַקָּ ל  שֶׁ עְסוֹ  כַּ עַת  שְׁ בִּ אֲפִילּוּ 
רָאֵל, שאפילו במקום  ית יִשְׂ י לאֹ אוֹסִיף עוֹד אֲרַחֵם אֶת בֵּ אֱמַר כִּ נֶּ שֶׁ
בהם',  רוגזי  'ונתתי  אמר  שלא  )רש"י(,  רחמים  לשון  מזכיר  פורענות 
אלא אמרה בלשון שלילה והזכיר לשון רחמים )מהרש"א(. ויש שכתב 
הוא  שכעת  שמשמע  עוד',  אוסיף  'לא  שאמר  ממה  הוא  שהדיוק 
מרחם )ריא"ף על עין יעקב(. ויש שפירש שהדיוק הוא ממה שאמר 'לא 
אוסיף עוד ארחם' ולא 'לרחם', שמשמע שלא יוסיף עוד להכות, אלא 

ירחם עליהם )עיון יעקב, ע"פ ווי העמודים ]לר"ש בן השל"ה[ עמוד הדין כ(.

באביו  קללה  לשון  נקט  יְבָרֵךְ.  לאֹ  אִמּוֹ  וְאֶת  ל  יְקַלֵּ אָבִיו  דּוֹר 
כנגד  ונקט  עשה  מצוות  כנגד  הוא  'אביו'  כי  באמו,  ברכה  ומניעת 
זה לשון עשייה, ואמו היא כנגד מצוות לא תעשה, וכנגד זה נקט 
לשון אי עשייה ]והיינו שעוברים על כל המצוות[. ועוד יש לפרש, 
לייסרו  אביו  שדרך  אלא  ואם,  אב  כיבוד  למצות  דוקא  שהכוונה 
בדברים,  ולשדלו  בנחת  להדריכו  דרכה  אמו  ואילו  מוסר  בשבט 
רק  כתוב  אמו  אצל  ואילו  'יקלל',  כתוב  שמייסרו  אביו  אצל  ולכן 

'לא יברך' )ביאור הגר"א משלי ל, יא, ע"פ גמ' קידושין ל, ב(.

עֶבֶד  ן  לְשֵׁ תַּ אַל  יְבָרֵךְ  לאֹ  אִמּוֹ  וְאֶת  ל  יְקַלֵּ אָבִיו  שֶׁ דּוֹר  אֲפִילּוּ 
המקום  עבדי  שהם  ישראל  את  ילשין  שלא  כלומר  אֲדוֹנָיו,  אֶל 
לאדונם, ונקט הכתוב דוקא עבירה זו ]לפירוש השני שהבאנו לעיל 
חטאו  הושע  של  שבדורו  אף  ואם[,  אב  כיבוד  למצות  שהכוונה 
אף  שכן  עריות,  וגילוי  זרה  עבודה  של  חמורות  בעבירות  ישראל 
בנים  קרויים  מקום  של  רצונו  עושים  ואינם  חוטאים  שהם  בזמן 
)לו, א([, והאב שמחל על כבודו כבודו  ]כדעת רבי מאיר בקידושין 
עליהם  יש  ואמם,  אביהם  את  מכבדים  אינם  כאשר  אבל  מחול, 
ימחל  לא  מידה  כנגד  שמידה  לומר  מקום  והיה  כך,  על  קטרוג 

שגם  להשמיע  הכתוב  הוצרך  ולכן  כבודו,  על  שבשמים  אביהם 
בדור כזה לא ילשין עבד אל אדוניו )בן יהוידע(.

רוּךְ  בָּ דוֹשׁ  הַקָּ ה  עָשָׂ צְדָקָה  רָאֵל,  יִשְׂ בְּ רְזוֹנוֹ  פִּ צִדְקַת  כְתִיב  דִּ מַאי 
הוא  מקרא  של  פשוטו  הָאוּמּוֹת.  לְבֵין  רָן  זְּ פִּ שֶׁ רָאֵל  יִשְׂ בְּ הוּא 
'בימי  ו-ז(  ה,  )שופטים  הכתוב  אמר  לכן  קודם  שכן  פרזות,  מלשון 
בערי הפרזות מפני  בישראל', שפחדו לשבת  פרזון  וגו' חדלו  יעל 
אויביהם ונתקבצו אל ערי המבצר, ועכשיו עשה הקדוש ברוך הוא 
עמהם צדקה שיוכלו לשבת בערי הפרזות ולא יפחדו, אלא שאם 
]בהיפוך  'פרזונו'  דרשו  ולכך  פרזונות',  'צדקות  לומר  צריך  היה  כן 
לבין  לישראל  הוא  ברוך  הקדוש  שפזרם  פזרונו,  מלשון  אותיות[ 

העובדי כוכבים, שאינם יכולים לכלותם יחד )מהרש"א(.

לְפִיכָךְ הִגְלָה אוֹתָם לְבָבֶל, ואף שאמרו לעיל שפזרן לבין האומות, 
שבגלות  לפרש,  יש  ועוד  לבבל.  היה  גלותם  עיקר  מקום  מכל 
הוא  האומות  לבין  שפזרן  שאמרו  ומה  לבבל,  כולם  גלו  ראשונה 

בגלות שניה )מהרש"א(.

נֵי  מִפְּ א  אֶלָּ לְבָבֶל  רָאֵל  יִשְׂ אֶת  הוּא  רוּךְ  בָּ דוֹשׁ  הַקָּ הִגְלָה  לאֹ 
שמביאם למקום  ם,  אֶפְדֵּ אוֹל  שְׁ ד  מִיַּ אֱמַר  נֶּ שֶׁ אוֹל,  שְׁ כִּ ה  עֲמוּקָּ שֶׁ
עמוק כשאול שהוא צרה גדולה, כדי למהר לגואלם )רש"י(. ובאמת 
ועמוקה,  גדולה  צרה  שהוא  ממש  ב'שאול'  להענישם  צריך  היה 
כשאול  שעמוקה  לבבל  אותם  והגלה  חסד  עמהם  שעשה  אלא 
עמוק  שבמקום  היא  בבל  של  שמעלתה  שפירש  ויש  )מהרש"א(. 

'ממעמקים  א(  קל,  )תהלים  כדכתיב  ביותר,  התפילה  מתקבלת 
והתפילה  מאוד,  בה  חם  עמוקה  שהיא  שמחמת  ועוד  קראתיך', 

והלימוד באים מתוך צער, ושכרם גדול הרבה יותר )בן יהוידע(.

רוֹב לְשׁוֹנָם לִלְשׁוֹן תּוֹרָה, שמדברים שם ארמית שהיא  קָּ נֵי שֶׁ מִפְּ
לשון הקודש שהשתבשה )שו"ת הרמ"א קכו, דעת הרש"י קצנלנבויגן(. 
ויש שסובר שארמית היא לשון בפני עצמה, אלא שדומה ללשון 

הקודש ששתיהן ניתנו בסיני )שם קכח, דעת הרמ"א(.

ובבל נקראת 'בית אמן', לפי שאברהם  ן,  אִמָּ לְבֵית  רָן  יגְּ ִ שּׁ שֶׁ נֵי  מִפְּ
לבית  לשגרם  והענין  )רש"י(.  בבל  שהוא  כשדים  מאור  יצא  אבינו 
אמן דוקא, הוא כדי ללמד זכות על ישראל, שמה שחטאו בעבודה 
פסילים  מוכר  תרח  שהיה  אמן,  בבית  נהגו  שכך  משום  הוא  זרה 
ומשם היתה יוצאת עבודה זרה לכל העולם. ועוד יש לפרש, שרצה 
אבינו  שאברהם  שכשם  לישראל,  להראות  הוא  ברוך  הקדוש 
שנתגדל בביתו של תרח זכה להכיר את בוראו, כך ישראל אף על 
פי שחטאו בעבודה זרה אין להם לשמוע ליצר הרע שאומר שאינם 

יכולים לשוב בתשובה, אלא ישובו ותתקבל תשובתם )בן יהוידע(.

שהיה  פּוֹרְחוֹת,  וְאוֹתִיּוֹת  רוּ  בְּ נִשְׁ לוּחוֹת  נָא  תָּ לְעֵינֵיכֶם,  רֵם  בְּ וָאֲשַׁ
)רש"י(,  באויר  פרחו  שהאותיות  בו,  להסתכל  פונה  שהעין  פלא  דבר 
ונדרש ממה שאמר משה 'ואשברם לעיניכם' ולא 'ואשברם לפניכם', 
שמשמע  שפירש  ויש  )מהרש"א(.  בדבר  להסתכל  שפנו  ומשמע 
והרי מחנה  שמשה אמר לישראל שכולם ראו את שבירת הלוחות, 
ישראל היה גודלו שלש פרסאות על שלש פרסאות, ולא יתכן שכולם 
יכלו  ולכן  למעלה  באויר  פרחו  שהאותיות  ומוכח  השבירה,  את  ראו 
כולם לראות )מהרש"א שם בפי' השני(. ויש שכתב שמשמעות הכתוב 
נראה כאילו נשברו אבל  'ואשברם לעיניכם' משמע שלעיניכם היה 
לא שהיה באמת כן, והיינו משום שרק הלוחות נשברו אבל באותיות 
לא שלטה השבירה ופרחו למעלה, ושמא אותן האותיות עצמן חזרו 
'וכתבתי  ללוחות שניות, וזה רמז הקדוש ברוך הוא כשאמר למשה 
אשר  הראשונים  הלוחות  על  היו  אשר  הדברים  את  הלוחות  על 

שברת', דהיינו אותן אותיות שהיו על הלוחות הראשונות )צל"ח(.


