
עיון העמוד .זפ םיחספ�

   4   
המשך במילואים עמ' 150

פרק שמיני – האשה
ל  ֶ מִשּׁ תֹּאכַל  אָבִיהָ  עָלֶיהָ  חַט  וְשָׁ עְלָהּ  בַּ עָלֶיהָ  חַט  שָׁ מִשְׁנָה. 
ודוקא כששחט בעלה עליה לא תאכל משל אביה אף אם  עְלָהּ,  בַּ
גם הוא שחט עליה, שכן היא מעדיפה לאכול עם בעלה ושחיטתו 
רוצה,  אני  בשלו  לומר  אביה  שחיטת  על  כמחאה  עבורה  נחשבת 
אף  אביה  משל  תאכל  בעלה,  ולא  עליה  שחט  אביה  רק  אם  אבל 
שהיא נשואה, וכמבואר להלן )פח, א( שאדם שוחט עבור בנו ובתו 

הגדולים בסתם כל שלא מיחו בפירוש )שפת אמת(.

דמסתמא  רַבּו,  ל  ֶ מִשּׁ יאֹכַל  ן חוֹרִין לאֹ  בֶּ וְחֶצְיוֹ  עֶבֶד  חֶצְיוֹ  שֶׁ מִי 
פסחו  על  שבו  חורין  הבן  חלק  את  למנות  רבו  דעת  היתה  לא 
שצד  העבד  דעת  שאין  משום  הוא  שהטעם  לפרש  ואין  )רש"י(. 

עבד  לגבי  רש"י  שפירש  ]וכמו  הרב  בשל  ימנה  שלו  חורין  הבן 
אצל  ימנה  שלו  שהחצי  שותף  כל  דעת  שאין  שותפין,  שני  של 
לעצמו,  שחט  שלא  באופן  מדברת  משנתנו  שכן  השני[,  השותף 
שאם שחט, פשיטא שלא יאכל משל רבו, שאין לך מחאה גדולה 
שיוכל  כדי  האדון  בשל  לצאת  דעתו  ודאי  שחט  שלא  וכיון  מזו, 
שאין  משום  הטעם  כרחך  ועל  פסח,  קרבן  אכילת  מצות  לקיים 

דעת האדון למנותו )צל"ח(.

רֵירָה, ויכולה האשה לברר אחר שחיטה  הּ יֵשׁ בְּ מְעַתְּ מִינָּ גְּמָרָא. שָׁ
באיזה קרבן היא חפצה ותאכל מקרבן זה, שכן נתברר למפרע שזו 
היתה דעתה גם בשעת השחיטה. והוצרכה המשנה לחדש כן גם 
ביתום ששחטו עליו האפוטרופסין, שכן היה מקום לומר שדוקא 
באשה שהיא גדולה וברת דעת, יש לתלות שאם היא אומרת כעת 
שהיא רוצה לאכול מקרבן זה, הרי שגם אם היינו שואלים אותה 
דעתו  שאין  קטן,  ביתום  אבל  כך,  אומרת  היתה  השחיטה  בשעת 
בשעת  שגם  לומר  כעת  שבורר  מה  על  נסמוך  לא  כך,  כל  שלימה 

השחיטה היתה דעתו כך )צל"ח(.

חִיטָה – ששאלוה בשעת שחיטה ואמרה על  עַת שְׁ שְׁ מַאי רוֹצָה בִּ
איזה קרבן היא רוצה להתמנות )רש"י(. ויש שכתבו שאינה צריכה 
לומר להם את דעתה קודם השחיטה, אלא כל שבשעת השחיטה 
היתה דעתה לאכול אצל אחד מהם, תאכל משלו )ר"י מלוניל, מאירי(.

שפת  )תוס',  זה  משל  ולא  זה  משל  לא  תאכל  לא  ביררה,  לא  ואם 
שכתב  ויש  דוד(.  ורבינו  רי"ד  תוס'  בשם  להלן  וראה  רש"י,  בדעת  אמת 

חל  עליו  המינוי  שכן  ראשון,  שנשחט  מהקרבן  לאכול  שיכולה 
שיכולה  ומה  בפניו',  שלא  לאדם  'זכין  מדין  ברירה  דין  בלא  גם 
על  אף  ממנו  לאכול  שרוצה  כשביררה  מהשני  ולאכול  להתמנות 
כן  נימנה על שני פסחים, הוא משום שכשאומרת  פי שאין אדם 
נחשב כמחאה על הזכות שזיכו לה בראשון, ואין מזכין לאדם בעל 
אין  למ"ד  זו  ומחאה  השני[,  על  להתמנות  יכולה  ]וממילא  כרחו 
לאכול  יכולה  אינה  ולפיכך  השחיטה,  בשעת  להיות  צריכה  ברירה 

מהשני אלא אם כן ביררה דעתה בשעת השחיטה )שפת אמת(.
ואף ברישא, כשהיא בבית בעלה ושחט עליה בעלה, יכולה למחות 
לא  שאם  אלא  אביה,  בשל  רוצה  שהיא  ולומר  שחיטה  בשעת 
מחתה, אוכלת משל בעלה ]מה שאין כן בסיפא, שאם לא פירשה 
)תוס'  הנ"ל([  התוס'  )כדעת  זה  משל  ולא  זה  משל  לא  אוכלת  אינה 

רי"ד, רבינו דוד(.

מדובר  במשנתנו   – רְדוּפָה  אֵינָהּ  שֶׁ בְּ אן  כָּ לֵילֵךְ  רְדוּפָה  בִּ אן  כָּ
שבית  משום  אביה  לבית  תמיד  לילך  רדופה  שאינה  באשה 
ובשאר הרגלים  הוא ספק  ברגל ראשון  ולפיכך  בעלה חביב עליה, 
אביה,  לבית  לילך  ברדופה  מדובר  ובברייתא  בעלה,  משל  תאכל 

ספק  הוא  הרגלים  ובשאר  אביה  משל  תאכל  ראשון  ברגל  ולפיכך 
לילך להגיד לבית אביהן  ויש שכתבו שכל הנשים רדופות  )רש"י(. 

שברגל  באופן  מדברת  והמשנה  חמיהן,  בבית  שלמות  כשנמצאו 
ראשון לא הלכה לבית אביה, ולפיכך ברגל שני הוא ספק אם תלך 
]ומה שכתוב במשנה 'רגל ראשון', הכוונה לרגל הראשון שהולכת 
אביה  בבית  שבחה  את  הגידה  שכבר  באופן  או  אביה[,  לבית  בו 
בסתם  והברייתא  הראשון,  ברגל  גם  ספק  יש  שאז  הרגל,  קודם 
אשה ברגל ראשון, שבודאי תלך לבית אביה, ולפיכך אוכלת משלו 
שפירש  ויש  )תוס'(.  כפשוטו[  הוא  ראשון'  'רגל  זה  ביאור  ]ולפי 
רדופה,  באינה  מדברת  שהרישא  לצדדים,  מתפרשת  שהמשנה 
דהיינו שלא הראתה שדעתה לילך לבית אביה ברגל, שאז אוכלת 
משל בעלה אפילו ברגל ראשון ]אבל אם היא רדופה וברגל ראשון, 
ברדופה  מדברת  והסיפא  בברייתא[,  וכדלהלן  אביה,  משל  תאכל 
שחט  שני  ברגל  ועתה  אביה,  לבית  הראשון  ברגל  הלכה  שכבר 
כיון שהמנהג היה  עליה בעלה, שעל אף שהיא רדופה הוא ספק, 
לילך רק ברגל הראשון. והברייתא מדברת רק ברדופה, שאז ברגל 
וכל  )מאירי(.  ספק  הוא  שני  וברגל  אביה,  משל  תאכל  ודאי  ראשון 
אם  אבל  אביה,  לבית  הלכה  אם  דוקא  הוא  להסתפק  שיש  מה 
הלכות  )ליקוטי  משלו  לאכול  כוונתה  בודאי  בעלה,  בבית  נשארה 

]לחפץ חיים[ תורת הקדשים א(.

ואינה  עליה  חביב  בעלה  שבית  כלומר  רְדוּפָה,  אֵינָהּ  שֶׁ בְּ אן  כָּ
ממהרת לילך לבית אביה )רש"י(. ויש שפירשו, שהיא רוצה להגיד 
)תוס(.  חמיה  בבית  שלימה  שנמצאת  שבחה  את  אביה  בבית 
ולדבריהם המשך דברי רבי יוחנן 'דכתיב אז הייתי וגו'', הם המשך 
חמיה.  בבית  שבחה  להגיד  רדופה  שאשה  לעיל  שאמרו  למה 
חביבות  משום  רדופה  ואינה  רדופה  טעם  המפרש  לדעת  אמנם 
בית בעלה עליה, אין דברי רבי יוחנן המשך לדברי הגמ' שלפני כן, 
בפני  ענין  זה  אלא  'דכתיב',  המילה  את  בגמ'  גורסים  אין  ולדעתו 

עצמו )רש"י ותוס' כתובות עא, ב(.

ה  כַלָּ כְּ יוֹחָנָן  י  רַבִּ אָמַר  עְלִי  בַּ עוֹד  לִי  תִקְרְאִי  וְלאֹ  י  אִישִׁ קְרְאִי  תִּ
שבבתי  הכתוב,  כוונת  אָבִיהָ.  בֵית  בְּ ה  כַלָּ כְּ וְלאֹ  חָמִיהָ  בֵית  בְּ
הכנסיות נחשבים ישראל שהם בבית אביהם, שהם באים לבקש 
בבית  ככלה  הם  נחשבים  המדרשות  ובבתי  מאביו,  כבן  תחנונים 
לעיל  ]ראה  שדרשו  וכפי  בתורה,  בהם  שעוסקים  כיון  חמיה, 
מורשה  תקרי  'אל   – יעקב'  קהלת  'מורשה  הכתוב  את  ב([  )מט, 

מבית  כשיוצאים  אזי  כראוי,  בתורה  עוסקים  ואם  מאורסה',  אלא 
לכלה  הם  דומים  צרכיהם,  לשאול  הכנסת  לבית  והולכים  המדרש 
אביה  בבית  שבחה  להגיד  ורדופה  חמיה  בבית  שלמה  שנמצאה 

)חתם סופר(.

ד, עילם  כְתָה לִלְמוֹד וְלאֹ זָכְתָה לְלַמֵּ זָּ י יוֹחָנָן זוֹ עֵילָם שֶׁ אָמַר רַבִּ
היא מדינתו של דניאל שלא זכה להרביץ תורה לרבים )רש"י(, כיון 
)רש"י  ללמד  מי  את  לו  היה  ולא  בתורה,  עוסקים  דורו  היו  שלא 

קידושין מט, ב(.

את  הזכיר  וְיַעֲקבֹ.  יִצְחָק  אַבְרָהָם  נֵי  בְּ הֵם  חֲנוּנֶיךָ  נֵי  בְּ הֵם  נֶיךָ  בָּ
אם  ואף  למקום  בנים  שהם  לומר  'בניך'  כינויים,  בשלשה  ישראל 
כבודו  כבודו  על  שמחל  אב  שכן  להם,  למחול  הקב"ה  יכול  חטאו 
אותם  שבחנת  היינו  הרש"ש[  גירסת  ]ע"פ  בחוניך'  'בני  מחול, 
במידת האמונה שהאמינו אבותיהם, שהלכו אחר ציווי ה' במדבר 
יצחק  אברהם  ו'בני  ונשתה,  נאכל  מאין  אמרו  ולא  בו  והאמינו 
ויעקב' להזכיר שהבטיח להם שזרעם ירשו את הארץ )בן יהוידע(.


