
חים קיט:ספ עיון העמוד�

   139   
המשך במילואים עמ' 163

הֲגוּ לִכְפּוֹל יִכְפּוֹל, את כל ההלל )רש"י; מאירי סוכה לח, א(,  נָּ מָקוֹם שֶׁ
כי עניתני' עד סוף ההלל  ויש שסובר שרק את הפסוקים מ'אודך 
יש  שם  עד  כי  יא(,  ג,  סוכה  בפיהמ"ש  רמב"ם  שם;  סוכה  )רש"י  כופלים 
וכדו'[,  פעמים,  כמה  נא'  ו'יאמר  ]'הודו'  רבות  כפילויות  בהלל 
ומשם והלאה אין כפילויות, על כן כופלים פסוקים אלו )רש"י שם(. 
]כמבואר  שחיברום  ואחיו  ודוד  ושמואל  ישי  כבוד  משום  או 
פסוק  היא  והכפילות  ולמטה(.  מאודך  ד"ה  להלן  )רשב"ם  )ע"א([  לעיל 
פסוק )רש"י שם; מאירי שם(. ויש שסובר שהכפילות היא מילה מילה 
)רמב"ם שם, וראה ערוך לנר שם לט, א, שביאר כן אף דברי הרמב"ם בחנוכה 

ג, יא שכתב 'כופלין כל דבר ודבר'(.

וחידוש המשנה הוא, שמנהג מקום מחייב גם בענין כזה של סדר 
התפילה. או שמא מנהג מקום בענין כזה אינו מחייב, אך דרך ארץ 

לא לשנות ממנהגם )ברכת אברהם ]לר"א ארלנגר[ סוכה לח, א(.

מלבד  נוספת  ברכה  לברך  שנהגו  שבמקום  יְבָרֵךְ,  אַחֲרָיו  לְבָרֵךְ 
'יהללוך', יברך, שאין כוונת המשנה לברכת 'יהללוך', כי היא אינה 
ברכת חתימה להלל, אלא ברכה בפני עצמה הנקראת 'ברכת השיר' 
בליל הסדר  יהודה([, שהרי  רב  ד"ה  א  )קיח,  לעיל  ]ראה מה שכתבנו 
'יהללוך' מברכים,  ואילו אחר ההלל את  אין מברכים,  קודם ההלל 
סוכה  )מאירי  לפניו  מברכים  ואין  לאחריו  שמברכים  דבר  מצינו  ולא 
'יהללוך',  לברכת  שהכוונה  שפירש,  ויש  מפרשים'(.  'יש  בשם  א,  לח, 

שמלבד 'יהללוך' לא היו מברכים ברכה נוספת, ו'יהללוך' היא ברכת 
חתימה להלל, ומה שבליל הסדר מברכים אחר ההלל ואין מברכים 
הכנסת  בבית  שבירכו  הברכה  על  שסומכים  משום  זאת  לפניו, 
]ראה מה שכתבנו לעיל )קטז, ב ד"ה עד היכן([, או משום שמפסיקים 
אבל  שלפניה,  הברכה  את  הפקיעו  לכן  ההלל,  באמצע  באכילה 
הברכה שלאחריה, אחרי שתיקנוה לברכה לחיתום ההלל, לא זזה 

ממקומה )ע"פ תוס' לעיל קיח, א ד"ה מאי, ומאירי סוכה שם(.

כדי שיתקדש תחילה  יתָן,  יָּ לַעֲשִׂ עֲלֵיהֶן עוֹבֵר  מְבָרֵךְ  צְוֹת  הַמִּ ל  כׇּ
בברכה, ויגלה ויודיע שהוא עושה אותה מפני מצות השי"ת. ועוד, 
כי הברכות מעבודת הנפש, וראוי להקדים עבודת הנפש למעשה 
'המצוות',  כל  ואמר  ודקדק  ב(.  ז,  לעיל  )ריטב"א  הגוף  עבודת  שהוא 
כי  אכילה,  קודם  לברכן  חובה  שהרי  הנהנין',  'ברכות  למעט  לא 
לברכן  שחובה  ]ופשיטא  ברכה  ללא  הזה  העולם  מן  ליהנות  אסור 
ברכות  )אבודרהם,  זאת  לחדש  הוצרך  לא  ושמואל  לעשייתן',  'עובר 
הרואה  כגון  השבח',  'ברכות  ממעט  אלא  ומשפטיהם([,  המצוות 

או  ראיה  לאחר  אלא  לברכן  יכול  שאינו  וכדו',  הגדול  הים  את 
דיבור[.  כדי  תוך  שיברכן  אמרו,  ג(  ט,  )ברכות  ]ובירושלמי  שמיעה 
ולא  למעשה,  תיכף  שמשמעו  לעשייתן,  'עובר'  ואמר  דקדק  גם 
אמר 'קודם' לעשייתן, שמשמעו אף בריחוק זמן קצת )ריטב"א שם; 
לעשייתן'  'עובר  עליהן  מברך  המצוות  כל  להלכה,   ■ שם(.  מאירי 

)שו"ע או"ח כה, ח, ו-קנח, יא(, ואם לא בירך 'עובר לעשייתן', שוב אינו 

מברך )רמ"א שם תלב, א, ומשנ"ב שם, ד, ו-קנח, מד(.

הביא  יצחק  נחמן  ורב  לִפְנֵיהֶם',  עָבַר  'וְהוּא  מֵהָכָא  אָמַר  יֵי  אַבַּ
עבר  מ'והוא  מהתורה  שהראיה  שסבר  משום  הנביאים,  מן  מקור 
תיבת  על  מוכיחה  'לפניהם'  תיבת  כי  גמורה,  ראיה  אינה  לפניהם' 
'עבר' שהכוונה לשון הקדמה )כפות תמרים סוכה לט, א(. ואביי דקדק 
)ראה  לעשייתן'  'קודם'  ולא  לעשייתן  'עובר'  שאמר  שמואל  דברי 
מה שכתבנו בד"ה הקודם(, ללמד שאפשר לקיים דין 'עובר לעשייתן' 

הכושי',  את  'ויעבור  מהפסוק  למדים  אחד  אופן  אופנים,  בשתי 
מכן  ולאחר  הכושי,  מאחורי  בתחילה  אחימעץ  היה  זה  שבפסוק 

עבר עליו והקדימו, כך יתחיל לברך, ימשיך בקיום המצוה, ויסיים 
לברך,  להתחיל  לולב,  בנטילת  כן  לעשות  שכתב  ]ויש  הברכה  את 
)ספר הפרדס לרש"י, בפסקי הלכות  ליטול את הלולב  ותוך כדי הברכה 
מר"י בן פלט(, ויש שכתב לעשות כן בעטיפת טלית )שו"ע הרב או"ח 

'והוא  מהפסוק  דאמרי[  האיכא  ]לפי  למדים  שני  ואופן  ב([,  ח, 

עבר לפניהם', שמשמעו שמתחילה עד סוף היה לפניהם, כך יכול 
לברך את כל הברכה קודם עשיית המצוה, ושתי האופנים ראויים 
כך  לעשות  בהכרח  הברכה,  בשעת  לעשותה  אפשר  שאי  ]ומצוה 

לברך קודם עשיית המצוה[ )מרומי שדה לעיל ז, ב(.

כפילות  להלכה,   ■ ה.  לְמַטָּ מֵאוֹדְךָ  לִכְפּוֹל  מוֹסִיף  יֵי  אַבַּ אָמַר 
ובמקומותינו  ג(,  תכב,  או"ח  )שו"ע  כמנהגו  מקום  כל  הפסוקים, 

המנהג לכפול מ'אודך' עד סוף ההלל ]כאביי[ )משנ"ב שם, יט(.

הוּא  רוּךְ  בָּ דוֹשׁ  הַקָּ עָתִיד  מַל',  גָּ וַיִּ לֶד  הַיֶּ ל  גְדַּ 'וַיִּ כְתִיב  דִּ מַאי 
שהרי  מיותרת,  'ויגמל'  שתיבת  וְכוּ',  יקִים  דִּ לַצַּ סְעוּדָה  לַעֲשׂוֹת 
גדול  'ויעש אברהם משתה  זו שוב בהמשך הפסוק  כתובה תיבה 
לבוא  לעתיד  של  סעודה  על  ללמד  אלא  יצחק',  את  הגמל  ביום 
בו  ביום  )מהרש"א(. או משום שאין דרך לעשות סעודה  היא באה 
בו,  הרגיל  ממזונו  אותו  שמפרידים  יום  ]שהרי  מחלבו  הילד  נגמל 
יום צער הוא לו[, לכן נדרש על לעתיד לבוא )פי' הרי"ף על עין יעקב, 

בפי' השני(.

רָכָה לְבָרֵךְ, כמבואר בברכות  ל בְּ נוֹתְנִין לוֹ לְאַבְרָהָם אָבִינוּ כּוֹס שֶׁ
)מז, א( שהגדול שבחבורה מברך )מהרש"א(.

באשמתו,  זה  שאין  אף  על  מָעֵאל,  יִשְׁ י  נִּ מִמֶּ צָא  יָּ שֶׁ מְבָרֵךְ  אֵינִי 
מכל מקום פגם הדבר במעלתו, ועדיף שאחר יברך )הערות הגרי"ש 
אבותיך  אל  תבוא  'ואתה  הכתוב  את  חז"ל  שדרשו  ואף  אלישיב(. 

חלוקים  המדרשים  תשובה,  ישמעאל  שעשה  בישרוהו  בשלום', 
)אהל ישרים ]לר"א ענתיבי[, שער הגמול(.

עֲתִידָה תּוֹרָה לְאוֹסְרָן  יהֶן שֶׁ חַיֵּ י אֲחָיוֹת בְּ תֵּ אתִי שְׁ שָׂ נָּ אֵינִי מְבָרֵךְ שֶׁ
עָלַי. ועל אף שקיימו האבות כל המצוות, ואפילו עירובי תבשילין 
)ראה יומא כח, ב(, זה היה בארץ ישראל, ואילו יעקב נשא את שתי 

שנשאן  שפירש,  ויש  ה(.  כו,  בראשית  )רמב"ן  לארץ  בחוץ  האחיות 
משום שלא מצא בדור צדקניות כמותן, וגם משום שאחת לבדה 
לא היתה יכולה להוליד את כל שנים עשר השבטים, ואעפ"כ לא 
גנאי  בכך  יש  זאת,  לאסור  עתידה  והתורה  מאחר  כי  לברך,  רצה 

)דעת זקנים מבעלי התוס' בראשית לז, לה(.

לארץ  להיכנס  לאדם  שזכות  ראיה  ומכאן  מוֹתִי.  בְּ וְלאֹ  י  חַיַּ בְּ לאֹ 
ישראל אם לא בחייו, לפחות לאחר מותו )כפתור ופרח ]לרבי אשתורי 

הפרחי[, י(.

אֲנִי אֲבָרֵךְ וְלִי נָאֶה לְבָרֵךְ, ואף שאבשלום בנו היה רשע, אך אמרו 
חכמים )סוטה י, ב( שדוד אמר שמונה פעמים 'בני', שבעה פעמים 
כדי להוציאו מגיהנום, ופעם שמינית ]לדעת האיכא דאמרי שם[ 

להעלותו לגן עדן, אין כאן חסרון )הערות הגרי"ש אלישיב(.

מלשון הנפטר מחבירו, שכאשר מסיימים  מַפְטִירִין,  אֵין  מִשְׁנָה. 
]ולהלן  באפיקומן  אותה  מסיימים  אין  הסעודה,  מן  ומסתלקים 
את  לסיים  אין  בגמ'  רב  ולדעת  'אפיקומן',  המילה  פירוש  יתבאר 
הסעודה במקום זה וללכת לאכול במקום אחר, ולדעת שמואל אין 
מסיימים את הסעודה בדברים הרגילים לאכול בסוף, אלא בקרבן 
פסח[ )רש"י, רשב"ם, אבודרהם סדר ההגדה(. או מלשון 'יפטירו בשפה' 
)תהלים כב, ח(, שאין רשאים לפתוח את הפה לאחר אכילת הפסח 


