
:זחים קטספ עיון העמוד�

   125   
המשך בעמ' הבא

יְדֵי חוֹבָתוֹ – ידי חובת מצות פסח מצה ומרור )אבודרהם  יָצָא  לאֹ 
''ואמרתם'  הכתוב  שאמר  משום  מהרש"א(,  נא;  בו,  כל  ההגדה;  בסדר 

בשעת  וכו'  אוכלין'  שאנו  זה  'פסח  לומר  שצריך  הוא',  פסח  זבח 
הכתוב  והקיש  פסח,  נעשה  הוא  אמירה  ידי  שעל  הפסח,  אכילת 
סוכה  לנר  ערוך  ע"פ  ואמרתם,  ד"ה  ע"א  לעיל  )תוס'  לפסח  ומרור  מצה 
כח, א(. ויש סוברים ש'לא יצא ידי חובתו' הכוונה, שאם לא הזכיר 

פסח מצה ומרור, לא ידי חובת מצות סיפור יציאת מצרים )מאירי; 
רשב"ץ בפירושו להגדה; רמב"ם חמץ ומצה ז, ה(, ולכן התנא בפאה )א, א( 

לא שנה את סיפור יציאת מצרים בין המצוות שאין להם שיעור, 
יש  ידי חובה, הרי  יצא  כיון שאם לא אמר שלשה דברים אלו לא 
שאם  שני,  לפסח  ונפק"מ  שם(.  ראשונה  )משנה  למטה  שיעור  לה 
לאומרם,  צריך  בו  גם  הפסח,  אכילת  ממצות  היא  האמירה  חובת 
בפסח  מצרים,  יציאת  סיפור  ממצות  היא  האמירה  חובת  אם  אך 
ציון  )בנין  יציאת מצרים, לא צריך לאומרם  שני שאין מצות סיפור 

]לבעל הערוך לנר[ ל(.

יש סוברים 'שלא יצא ידי חובתו' הוא כפשוטו )תוס' שם, ע"פ ביכורי 
יעקב תרכה, ג(. ויש שסובר, ש'לא יצא ידי חובתו' כראוי, אבל יצא ידי 

)פמ"ג  'הוציאנו ממצרים'  )ר"ן(, והוא אם אומר  חובת עיקר המצוה 
פתיחה להל' קריאת שמע, אך ב-תעט א"א ב, הסתפק בזה(. ■ להלכה, כל 

סד,  תעג,  )משנ"ב  חובה  ידי  יצא  לא  אלו,  דברים  שלשה  אמר  שלא 
ומשמע שלא יצא ידי חובה כלל( של מצות סיפור יציאת מצרים ]כדעה 

שניה[ )חיי אדם קל, יא(.

שפירש  ויש  יג(.  יב,  שמות  אונקלוס  )תרגום  חמלה  מלשון   – סַח  פֶּ
מצרי,  לבית  מצרי  מבית  דילג  שהקב"ה  ודילוג,  פסיעה  מלשון 
וישראל הדר בבית אמצעי שביניהם נמלט )רש"י שם(. ויש שפירש 
מלשון מנוחה ]מלשון 'עיור ופיסח', שהוא במנוחה מחמת שאינו 
יכול ללכת[, שהיתה לנוגף מנוחה בבתי ישראל שלא נגפם )רשב"ץ 

בפירושו להגדה, מביא פירוש זה ודוחה דבריו(.

זה  נוסח  מִצְרַיִם.  בְּ אֲבוֹתֵינוּ  י  תֵּ בָּ עַל  קוֹם  הַמָּ סַח  פָּ שֶׁ שׁוּם  עַל 
'רבן  הוא  הבית,  בזמן  שהיה  הזקן  גמליאל  רבן  של  נכדו  אמרו 
בבניינו,  הבית  וראה  הבית,  חורבן  בזמן  שהיה  דיבנה'  גמליאל 
ובימיו היו עושים פסח אף לאחר חורבן הבית ]משום שקרבן פסח 
להקריב,  שהפסיקו  מעת  אך  החורבן[,  לאחר  אף  להקריב  אפשר 
וכו'  שום'  על  במצרים  אוכלים  אבותינו  שהיו  'פסח  הוא  הנוסח 

)רשב"ץ בפי' יבין שמועה על ההגדה, ע"פ שו"ת מהר"ץ חיות ב(.

ומסיים  וְגוֹ',  צְרַיִם  מִמִּ הוֹצִיאוּ  ר  אֲשֶׁ צֵק  הַבָּ אֶת  וַיּאֹפוּ  אֱמַר  נֶּ שֶׁ
להתמהמה'.  יכלו  ולא  ממצרים  גורשו  'כי  לט(  יב,  )שמות  הכתוב 
ואמנם כבר נצטוו לאכול מצה במצרים, אך הקב"ה הרואה הצופה 
העתיד  הנס  שם  על  במצרים  לאכול  ציום  העתיד,  על  והמביט 
להיות להם למחרת )שבלי הלקט יח, אך ראה מהרש"א שכתב שאין סברא 

שיצטוו על שם העתיד, ומפרש באופן אחר ע"פ הסוד(.

יכולים להתמהמה, היו משהים את הבצק ואופים חמץ  ואילו היו 
בלבד  בלבד  ט"ו  בליל  אלא  חמץ  באיסור  נצטוו  לא  כי  למחרת, 
הפסח  את  לשחוט  שלא  י"ד  ביום  גם  שנאסרו  וכתב  צל"ח,  חלאווה;  )מהר"ם 

ט"ו  בליל  אסורים  היו  חמץ  שבאיסור  שסובר,  ויש  החמץ(.  על 

בפסח  היה  לא  יראה'  'בל  איסור  אבל  אכילה,  באיסור  וזה  וביומו, 
מצרים )ר"ן על הרי"ף(, לפי שאיסור 'בל יראה' נאמר בתורה בפרשת 
'והיה כי יביאך' )שמות יג, ה(, הרי שנאסרו ב'בל יראה' רק מביאתם 

לארץ )תוס' יו"ט, אך ראה רמב"ן שמות שם(.

יָצָא  הוּא  אִילּוּ  כְּ עַצְמוֹ  אֶת  לִרְאוֹת  אָדָם  יב  חַיָּ וָדוֹר  דּוֹר  כׇל  בְּ
'וזכרת  טו(  ה,  )דברים  בתורה  הקב"ה  ציוה  זה  דבר  ועל  צְרַיִם,  מִמִּ
ויצאת  עבד  היית  בעצמך  אתה  כאילו  כלומר  היית',  עבד  כי 
הוא  כאילו  בעיניו  ולחשוב  ו(.  ז,  ומצה  חמץ  )רמב"ם  ונפדית  לחירות 
וממה שחייבו  יכול לחשוב,  גדול במדרגה  יצא ממצרים, רק אדם 
של  הנס  את  לקרב  רק  שהכוונה  ראיה  בזאת,  אדם  כל  חכמים 
והיו  עבד  היה  אילו  במחשבה  לצייר  החוש,  אל  מצרים  יציאת 
מוציאים אותו משם, היה מתבונן בגדלות זה שהוציאו, והיה מוסר 
עצמו וכל אשר לו אליו, וזה יביאו למסור עצמו וכל אשר לו לאדון 
ברוך הוא )חכמה ומוסר ]לסבא מקלם[ א, מאמר כז(. ואחרי שפירט רבן 
כי  להורות  זה,  מאמר  המשנה  סמכה  ההגדה,  חובת  מהי  גמליאל 
אלא  גאל  אבותינו  את  רק  שלא  לומר  אדם  שחייב  ההגדה  מצות 
אף אותנו הוציא משם )רשב"ץ בפירושו להגדה(. ויש שגורס 'להראות 

את עצמו' )רמב"ם שם(.

דין  הלל,  דיני  שני  שיש  ל,  לְהַלֵּ לְהוֹדוֹת  יבִים  חַיָּ אֲנַחְנוּ  לְפִיכָךְ 
של  הלל  ודין  הלל,  לאמירת  הקבועים  בימים  'קריאה',  של  הלל 
'שירה' – אמירת הלל על הצלה מצרה )שיטת הגאונים, המובאת בר"ן 
אחרים,  של  הצלה  על  לומר  אפשר  אי  זה  והלל  הרי"ף(,  מדפי  ב  כו, 

אלא רק הניצול עצמו משורר על הצלתו, והלל של ליל הסדר הוא 
יצא  'חייב אדם לראות את עצמו כאילו הוא  ולכן  הלל של שירה, 
התורה,  על  הגרי"ז  )חי'  להודות'  חייבים  אנחנו  'לפיכך  ואז  ממצרים', 
שכתבנו  מה  וראה  ו,  ג,  חנוכה  הלוי  הגרי"ז  מרן  חי'  גם  וראה  פסח,  של  הגדה 

להלן ד"ה עד היכן(.

יחד  אלו  שבח  של  לשונות  תשע  וְכוּ',  לְרוֹמֵם  לְפָאֵר  חַ  בֵּ לְשַׁ
לשונות  עשרה  כנגד  שבח,  לשונות  עשרה  הכל  סך  'הללויה',  עם 
תהלים  בספר  המלך  דוד  שאמר  א(  )קיז,  להלן  שמבואר  שבח  של 
לשונות  שבעה  לומר  שיש  סוברים,  ויש  להגדה(.  בפירושו  )הרוקח 

שבח, כנגד שבעה רקיעים ]להודות, להלל, לשבח, לפאר, לרומם, 
להדר ולקלס[ ולא יותר )תוס' לעיל ע"א ד"ה לפיכך(. ואמירת לשונות 
מדרש  וראה  א,  סוף  )בשלח  במכילתא  ששנינו  משום  הוא  השבח, 
היו  ישראל,  אחרי  רודפים  המצריים  שכשהיו  ג(  יתרו  תנחומא 

מרוממים  היו  ישראל  ואילו  גידופין,  מיני  בכל  ומגדפים  מחרפים 
בכל מיני שבח )ריטב"א בהגדה של פסח(.

לשון  שהוא  'לקלס',  לומר  ראוי  שאין  סוברים  יש  ס.  וּלְקַלֵּ
בפירושו  )רשב"ץ  וקלס'  'לעג  ד(  עט,  )תהלים  הכתוב  וכמאמר  בזיון, 
ג,  נו,  או"ח  טור  וראה  פסח,  של  בהגדה  ריטב"א  אומרים';  'יש  בשם  להגדה 

וב"י שם(. אך יש סוברים שנכון להשתמש בו, שרבותינו במדרשים 

הכתובים  וכמאמר  לשבח,  זה  בלשון  מקומות  בכמה  משתמשים 
)חבקוק א, י( 'והוא במלכים יתקלס', וכן 'לא היית בזונה לקלס אתנן' 

)יחזקאל טז, לא(, ושאר מילות השבח שמקדימים מראים לכל שאף 

'לקלס' הוא לשון שבח )רשב"ץ בפירושו להגדה(, והוא אחד מהשמות 
המוסיף  א,  כז,  סוטה  )רש"י  ולגנאי  לשבח  והיפוכו  דבר  המשמשים 

ש'קלס' פירושו דיבור יתר, וראה הכתב והקבלה שמות ח, כב(.

חדשה'  'שירה  לפניו  ונאמר  גורסים  ויש  הַלְלוּיָהּ.  לְפָנָיו  וְנֹאמַר 
דהיינו  בסגול  'ונאמר'  בהגדה  לומר  ויש  מרדכי(.  )תוס';  הללויה 
)של"ה  גאולתם  על  שירה  אמרו  ישראל  שבני  ופירושו  לשעבר, 
'ונאמר'  היא  הגירסא  ההגדות  נוסחאות  ברוב  אך  מט-נא(.  מצוה  נר 

אינו  זה  שהלל  ומשום  הלל,  כעת  נאמר  שאנו  ופירושו  בחולם, 
זיכרון לנס שהיה בעבר, אלא על הנס שלנו עתה, וכמאמרם שבכל 
דור ודור חייב אדם לראות את עצמו כאילו הוא יצא ממצרים )עמק 



עיון העמוד :זחים קטספ�

   126   

להלכה,  ברכה ]לגר"א פומרנצי'ק[ הגדה ג, וראה דרישה או"ח תעג, ח(. ■ 

לומר  שצריך  שסובר  ויש  עא(.  תעג,  )משנ"ב  בסגול  'נאמר'  יאמר 
בחולם )כתר ראש ]לגר"ח מוואלאזי'ן[ קא(.

לפני  והטעם שמחלקים את אמירת ההלל  אוֹמֵר.  הוּא  הֵיכָן  עַד 
היין'  על  אלא  שירה  אומרים  ש'אין  משום  ולאחריה,  הסעודה 
כוס מארבעת  כל  ולומר שבח על  ולכך תיקנו להדר  א(,  לה,  )ברכות 

כוס  המזון,  בברכת  שלישית  כוס  בקידוש,  ראשונה  כוס  הכוסות, 
בעלמא,  דברים  סיפור  רק  היא  שההגדה  וכיון  בהלל,  רביעית 
מהדרים לומר על כוס שני את תחילת ההלל )מרדכי בסדר של פסח; 
ארחות חיים ליל פסח; אבודרהם בסדר ההגדה(. ויש שפירש, שמחלקים 

]כמבואר  המצה  לאכילת  להזדרז  רצון  משום  ההלל  אמירת  את 
יו"ט(.  )תוס'  ישנו[  לא  שהתינוקות  בכדי  שממהרים  א(  )קט,  לעיל 
אינו  זה  הלל  אך  קריאתו,  באמצע  מפסיקים  אין  הלל  בכל  ואמנם 
)חי'  'קריאה' אלא מדין 'שירה', לכן אין חוששים להפסק בו  מדין 

מרן רי"ז הלוי חנוכה ג, ו, וראה מה שכתבנו לעיל ד"ה לפיכך(.

ומטעם זה שמפסיקים באמצע אמירתה, גם לא מברכים ברכה על 
מדפי  א-ב  כו  להלן  )ר"ן  כולו[  את  שאומרים  ]אפילו  זה  הלל  קריאת 
הרי"ף, בשם רב האי גאון; רשב"א ברכות יא, א, בשם כמה גאונים, וראה תוס' 

הלל,  לפני  שאומרים  וכו'  'לפיכך'  שברכת  או  ימים(.  ד"ה  א  יד,  שם 

היא ברכה גם על ההלל )ארחות חיים ליל פסח סא(. או משום שעיקר 
הכנסת  בבית  ערבית  בתפילת  ההלל  את  לקרוא  היתה  התקנה 
שניים  יהיו  שלא  קריאתו,  על  מברך  אינו  בו,  היה  שלא  מי  ]ואף 
שם(.  )רשב"א  ומברך[  קורא  אינו  וזה  ומברך  קורא  זה  אחד,  בבית 
ויש סוברים, שמברכים על קריאתה, ולא חוששים להפסק, וכמו 
דמעומד  לתקיעות  דמיושב  תקיעות  בין  וכדו'  'אשרי'  שאומרים 
אין  כאן  אף  יום,  של  סידרו  הוא  כך  כי  להפסק,  חוששים  ולא 
הסעודה הפסק, כך תיקנו מצות קריאת הלל בלילה זה, וזהו סידרו 
של יום )רשב"א שם, בשם 'קצת מן הרבנים הגאונים'; ר"ן להלן שם, המוכיח 
כן מהירושלמי ברכות א, ה; טור שם בשם ריצב"א, מהר"ם מרוטנבורג ועוד(. 

ויש מקומות שנוהגים לקרוא את ההלל בבית הכנסת בציבור, כדי 
שלא יצטרכו לברך עליו בשעת ההגדה, ומה טוב ומה נעים מנהג 

זה )טור שם, ומוכיח כן ממסכת סופרים כ, ט(.

■ להלכה, לדעת השו"ע, גומרים את ההלל בבית הכנסת בתפילת 
הרמ"א,  ולדעת  ד(,  תפז,  או"ח  )שו"ע  וסוף  תחילה  בברכה  ערבית, 
במקומותם לא נהגו לאומרו בבית הכנסת כלל )שם(. ומנהגנו, ראה 

משנ"ב מהדו' דרשו שם )הע' 16(.

אוֹמְרִים  ל  הִלֵּ וּבֵית  מֵחָה,  שְׂ נִים  הַבָּ אֵם  עַד  אוֹמְרִים  אי  מַּ שַׁ ית  בֵּ
בתוספתא  הובא  מחלוקתם,  וביאור  מָיִם,  לְמַעְיְנוֹ  מִישׁ  חַלָּ עַד 
)י, ו( ובירושלמי )י, ה( שבית שמאי אמרו לבית הלל 'וכי כבר יצאו, 

שמזכירין יציאת מצרים', ובית הלל אמרו לבית שמאי 'אפילו הוא 
ביום,  שעות  שש  עד  יצאו  לא  אלו  הרי  הגבר,  קרות  עד  ממתין 
היאך אומר את הגאולה ועדיין לא נגאלו, והלא לא יצאו אלא בחצי 
היום, שנאמר 'ויהי בעצם היום הזה הוציא ה' את בני ישראל וגו'', 
אלא מכיון שהתחיל במצוה אומרים לו מרק ]- גמור[, ובית שמאי 
'הללו עבדי  סוברים שרק את הפרק הראשון של הלל שנאמר בו 
מפני  חצות,  קודם  בלילה  לאומרו  אפשר  פרעה,  עבדי  ולא   – ה' 
שכבר בטל מהם השיעבוד עוד בלילה, אבל את הפרק השני של 
חצות,  קודם  לאומרו  אפשר  איך  מצרים,  יציאת  בו  שכתוב  הלל 
כשעדיין לא יצאו בו, ואין אומרים שירה אלא לאחר הנס. אך בית 
השיעבוד  ביטול  כאן  כגון   – הנס  מן  שחלק  שכיון  סוברים  הלל 

שמתחיל  ואחרי  שירה,  לומר  להתחיל  אפשר  נעשה,  כבר   –
]לגר"א  ברכה  )עמק  השירה  המשך  את  גם  לומר  לו  מורים  בשירה 

פומרנצי'ק[ קכד-קכה(.

ויום  השנה  ראש  הם   – 'מועדים'  אֲחֵרִים,  וְלִרְגָלִים  לְמוֹעֲדִים 
שבועות  פסח  רגלים  שלשה  הם   – אחרים'  ו'רגלים  הכיפורים, 
מתפללים  אנו  אך  המועדים,  בכלל  הם  אף  שאמנם  וסוכות, 
)אבודרהם  משלשתן  ורגל  רגל  בכל  לירושלים  לרגל  לעלות  שנזכה 
שפירש,  ויש  ראשון(.  בפי'  לתפילות  בפירושו  יקר  ב"ר  ר"י  ההגדה;  בסדר 

'רגלים'  כי  גלותנו,  בימי  רגלים  לשלשה  הכוונה   – ש'מועדים' 
אנו  ומבקשים  לרגל,  בהם  שעולים  משום  רק  זה  בלשון  נקראו 
שאפילו אם עוד לא הגיעה עת גאולתנו, יגיענו ל'מועדים' אחרים 
תגיע  שכבר  'ולרגלים',  לבקש  אנו  ומוסיפים  גלותנו,  בימי  אפילו 
לרגל  לעלות  ותזכנו  'רגלים',  המועדים  נקראים  שיהיו  השעה 

לירושלים הבנויה )שם בפי' שני(.

ה'  'אני  כב(  ס,  )ישעיה  הכתוב  שאמר  לוֹם,  לְשָׁ לִקְרָאתֵנוּ  אִים  הַבָּ
 – זכו  בעתה,   – זכו  לא  ב(  צח,  )סנהדרין  ודרשו  אחישנה',  בעתה 
אחישנה, ומבקשים אנו שנזכה ויחיש הדבר לקצר את הזמן, ולא 
ויקצרו  לקראתנו  יצאו  הם  אלא  הימים,  אל  ללכת  דרכנו  נאריך 

דרכנו )ר"י ב"ר יקר בפי' לתפילות(.

וּמִן  בָחִים  הַזְּ ]מִן  בָחִים(  הַזְּ וּמִן  סָחִים  הַפְּ )מִן  ם  שָׁ וְנֹאכַל 
קרבן  לפני  הנאכלת  עשר  ארבעה  חגיגת  הם  'זבחים'  סָחִים[.  הַפְּ
פסח, ומאחר וחובה לאכול את הפסח על השובע )ראה לעיל ע, א(, 
סדר  כפי  להזכיר  יש  בברכה  אף  לכן  החגיגה,  אחר  להיאכל  דינו 
פרץ;  רבינו  תוס'  )תוס';  ל'פסחים'  ה'זבחים'  את  ולהקדים  האכילה, 
ש'הפסחים'  שכיון  שסובר,  ויש  ועוד(.  בקצרה';  וב'הסדר  כאן  מרדכי 

הם תדיר, וכשערב פסח חל בשבת לא הקריבו את ה'זבחים' )ראה 
התדיר,  את  להקדים  ויש  תדירים,  אינם  הם  כן  אם  א(,  סט,  לעיל 

בהלכות  )מהרי"ל  הזבחים'  ומן  הפסחים  'מן  הוא  הנכון  הנוסח  ולכך 
ומן  הזבחים  'מן  לומר  שהנכון  שסובר,  ויש  מהר"ש(.  בשם  ההגדה, 

הפסחים', מלבד אם פסח חל במוצאי שבת, שכיון שביום כזה לא 
הזבחים'  ומן  הפסחים  'מן  בו  יאמר  בשבת,  ה'זבחים'  את  הקריבו 
)מהר"י וייל קצג(. ■ להלכה, יאמר תמיד 'מן הזבחים ומן הפסחים' 

]כדעה ראשונה[ )משנ"ב תעג, עב, וראה שעה"צ שם פ, מדוע גם כשפסח 
חל במוצאי שבת יאמר כך(.

ם', משום שאמרו בברכות  ָ יּאֹמַר 'וְאוֹתָנוּ הוֹצִיא מִשּׁ גְּמָרָא. צָרִיךְ שֶׁ
שנעשה  נס  על  מברך  אדם  שאין  שם(  הגר"א  הגהות  ראה  א,  )נד, 

לאבותיו, אלא רק הוא ובנו ובן בנו, אך כיון ש'אותנו הוציא משם' 
– שאילולא גאל את אבותינו, היינו אף אנו משועבדים לפרעה – 

יכולים אנו לברך ברכת 'אשר גאלנו' )מהר"ם חלאווה(.

זו  'מצה  כשאומר   , יהַּ לְהַגְבִּ צָרִיךְ  וּמָרוֹר   , יהַּ לְהַגְבִּ צָרִיךְ  ה  מַצָּ
להראותם  כדי  אוכלין',  שאנו  זה  'מרור  וכשאומר  אוכלין',  שאנו 
אל  וסומא  )רשב"ם(,  בעיניהם  המצוות  את  ולחבב  למסובים, 
יגביהם, שהרי אינו רואה אותם ]וכמבואר בגמ' להלן שבעבור 'זה' 
שאנו  'מצה  יאמר  אלא  ט(,  משב"ז  תעג  או"ח  )פמ"ג  סומין[  ממעט 
את  שמגביה  שכיון  סוברים,  ויש  לט(.  שם,  יעקב  )חק  וכו'  אוכלים' 
להלכה,   ■ )מאירי(.  יכול לומר כרגיל  והמרור,  הקערה עם המצות 
על  המצוות  לחבב  להגביהם,  צריך  זה'  ו'מרור  זו'  'מצה  כשאומר 
המסובים )שו"ע או"ח שם, ז(, וסומא יגביה את הקערה ויאמר כרגיל 

)חיי אדם קל, יא(.



:זחים קטספ עיון העמוד�

המשך במילואים עמ' ??    127   

)מהר"י  עליו  יסתכל  מקום  מכל  אבל   , יהַּ לְהַגְבִּ צָרִיךְ  אֵין  ר  שָׂ בָּ
וייל קצג(.

והיינו שאף אסור  חוּץ.  בַּ ים  קָדָשִׁ אוֹכֵל  כְּ רְאֶה  נִּ שֶׁ א  אֶלָּ עוֹד  וְלאֹ 
הבהמה  את  מקדיש  הוא  כאילו  שנראה  לפי  הבשר  את  להגביה 
להגביה,  צריך  אין  'בשר  גורסים  ויש  רשב"ם(.  )רש"י;  לפסח  מחיים 
חננאל;  )רבנו  בחוץ'  קדשים  ואוכל  בשר  כמקדיש  שנראה  מפני 
מהר"ם חלאווה, ועוד(, ולדעתם אין איסור להגביה את הבשר, רק אין 

שאסור  א(  )נג,  לעיל  בגמ'  שמבואר  שמה  וסוברים  להגביהו,  צורך 
לאחר  אבל  בחייה,  רק  הוא  זה  איסור  לפסח',  זה  'בשר  לומר 
הבשר  את  להגביה  איסור  אין  ולכן  האמירה,  מותרת  שחיטתה 
סוברים  להגביה,  שאסור  הסוברים  ואילו  ההגדה,  אמירת  בשעת 
שאיסור אמירת 'בשר זה לפסח' הוא אף לאחר שחיטתה ]וכדעת 
מפני  או  בחייה,  שהקדישה  שיאמרו  מחשש  )שם([,  ותוס'  רש"י 
לא  להלכה,   ■ ו(.  נח,  מהרי"ל  )שו"ת  לדמיה  שמקדישה  שנראה 

יאחוז בידו הבשר שהוא זכר לפסח )משנ"ב תעג, עב(.

דָה. ואין להוכיח מכאן שאין הלכה כדעת  הַגָּ טוּר מִלּוֹמַר  פָּ סוּמָא 
רבי יהודה )ב"ק פז, א( שסומא פטור מכל מצוות שבתורה, שלדבריו 
אין צורך בלימוד מיוחד לפוטרו מלומר הגדה. דיש לדחות שיתכן 
ומודה רבי יהודה שחייב מדרבנן, ורב אחא הביא את הכתוב 'בעבור 
ויש  תשצח(.  מגילה,  מרדכי  )ע"פ  מדרבנן  אף  לפוטרו  כאסמכתא  זה' 
שכתב להוכיח שהלכה שסומא חייב בכל המצוות, ממה שמרימר 
ושאר  מי אומר את הקידוש  בירר  ולא  בירר מי אמר את ההגדה, 
המצוות  בכל  חייב  שסומא  שהלכה  כיון  אך  השנה,  כל  דברים 
)ביאור  שבתורה יכול להוציאם ידי חובה, ולכן בירר רק על ההגדה 

הגר"א או"ח תרעה, ב(.

נֵנוּ זֶה, וזו גזירה שוה, כשאר  עֲבוּר זֶה וּכְתִיב הָתָם בְּ תִיב הָכָא בַּ כְּ
ויש  רש"ש(.  וראה  בעבור,  ד"ה  להלן  )רשב"ם  שבש"ס  שוות  גזירות 
סוברים שאין זו גזירה שוה, שאם כן איך תמהה הגמ' מיד ורוצה 
לדחות דברי רב אחא בר יעקב, אלא הוא רק טעם להוראתו, כשם 
ששם אנו דורשים מ'בננו זה' למעט סומין, אף כאן נמעט מ'בעבור 

זה' סומין )חי' הר"ן; רבינו דוד(.

אחרים  שהוציאו  וממה  ת.  שֶׁ שֵׁ רַב  אָמְרוּ  וְכוּ'  יוֹסֵף  רַב  אָמְרוּ 
ואין  בהגדה.  חייב  שסומא  ראיה  סומין,  שהיו  אף  על  חובתן  ידי 
'אשר  ברכת  בירכו  ואף  ההגדה  את  לעצמם  שאמרו  ממה  הראיה 
גאלנו', ואילו הסומא פטור בהגדה אינו יכול לברך וברכתו לבטלה, 
)תוס'  עליה  לברך  ואף  לקיימה  רשאי  ממצוה  הפטור  שאף  משום 
ראיה  ומכאן  דילמא(.  ד"ה  א  צו,  עירובין  תוס'  וראה  הא,  ד"ה  א  לג,  ר"ה 

'שומע  ידי  על  מצרים  יציאת  סיפור  מצות  חובת  ידי  שיוצאים 
כעונה', שהרי רב יוסף ורב ששת אמרו והוציאו אחרים ידי חובתן 
לעיל  שכתבנו  ומה  נז,  או"ח  צבי  הר  וראה  ד,  אות  כא  מצוה  חינוך  )מנחת 

חייב בכל המצוות שבתורה  להלכה, סומא   ■ לפני מי(.  ד"ה  ב  קטו, 

ידי  אחרים  מוציא  ואף  יהודה[,  רבי  על  החולקים  חכמים  ]כדעת 
חובה )משנ"ב נג, מא(, ואף חייב בקריאת ההגדה מן התורה )פרי חדש 

או"ח תעג, ז; שו"ע הרב שם, נב(.

במכילתא  שדרשו  וכיון  נָן,  רַבָּ דְּ ה  הַזֶּ זְמַן  בִּ ה  מַצָּ נָן  רַבָּ קָסָבְרִי 
ומרור  וגו'' – בשעה שיש מצה  ''והגדת לבנך ביום ההוא  )פר' בא( 

מונחים לפניך', הרי תלה הכתוב מצות סיפור יציאת מצרים במצה, 
ומרור מונחים  זו שעה שמצה  ואין  דרבנן,  בזמן הזה  וכיון שמצה 
)בשמים ראש ]המיוחס  יציאת מצרים היא מדרבנן  לפניך, אף סיפור 

לרא"ש[ קעג(.


