
עיון העמוד .זחים קטספ�

   120   
המשך בעמ' הבא

ומלבד המצה הפרוסה לקיום דין אכילת מצה,  פְרוּסָה.  בִּ אן  כָּ אַף 
מביא עוד שתי מצות שלמות ל'לחם משנה', כשאר שבתות וימים 
שתיהן,  על  או  תוס'(,  רשב"ם;  )רש"י;  מהן  אחת  על  ובוצע  טובים, 
הפרוסה והשלימה )רש"י ברכות לט, ב(. ויש סוברים, שמלבד המצה 
בשבתות  לבצוע  שמצוה  ואף  אחת,  שלימה  במצה  די  הפרוסה 
שאחת  ומגרע  עוני'  'לחם  דין  בא  ככרות,  שתי  על  טובים  ובימים 
דוד;  רבינו  )רי"ף;  בהם  מתקיים  משנה  לחם  ודין  פרוסה,  תהא  מהם 
ויש סוברים, שאם חל פסח בשבת – יבצע  ו(.  רמב"ם חמץ ומצה ח, 

שלימה  מצה  על  יבצע   – בחול  חל  ואם  שלמות,  מצות  שתי  על 
אחת יחד עם הפרוסה )טור או"ח תעה, ז, בשם 'חילוף מנהגים' ובה"ג(.

טובים  ימים  כשאר  השלמה,  על  לברך  יכוין  'המוציא'  ברכת  ואת 
שפד;  רש"י  )סידור  'תדירה'  ברכה  שהיא  משום  או  רשב"ם(,  )רש"י; 

תניא רבתי מח, בשם רבינו גרשום(. וברכת 'על אכילת מצה' יכוין לברך 

)ספר המכתם([,  עוני'  'לחם  על הפרוסה ]משום שהיא באה משום 
ויש סוברים  )ר"י בתוס'(.  וכך מנהג העולם  יחד,  ובוצעים משתיהם 
כל  לברך  העני  של  ]כדרכו  הפרוסה  על  יברך  ש'המוציא'  ההיפך, 
השנה 'המוציא' על הפרוסה )תשב"ץ צט([, ו'על אכילת מצה' יברך 
סוברים,  ויש  שאומר'(.  מי  'יש  בשם  א,  תעה,  או"ח  )טור  השלימה  על 
אלא  עליה,  יבצע  וגם  הפרוסה,  על  רק  יברך  הברכות  שתי  שאת 
בוצע  כאילו  נראה  שיהא  השלימה,  בתוך  הפרוסה  את  שמניח 
ב  לט,  ובברכות  כאן  בתוס'  טוב  יום  וה"ר  מיוני,  מנחם  )ה"ר  השלימה  על 
הפרוסה  על  לברך  ראוי  תחילה  שמברכים  ש'המוציא'  הכל(,  ד"ה 

אף  עליה  לברך  ראוי  'המוציא'  עליה  שבירכו  וכיון  עני,  של  כדרכו 
'על אכילת מצה', 'הואיל ועבידנא בה חדא מצוה, נעביד בה מצוה 

אחריתי' )ספר המכתם(.

ל'לחם  שנים  ד(,  תעג,  או"ח  )שו"ע  מצות  שלשה  יקח  להלכה,   ■
חציה  לשתים,  יבצעה  והאמצעית  טובים,  ימים  כשאר  משנה' 
לקיום מצות אכילת מצה, וכמאמר הכתוב 'לחם עוני', שדרכו של 
יניח  ו-נז([.  יח,  שם  )משנ"ב  לאפיקומן  השני  ]וחציה  בפרוסה  עני 
את הפרוסה בין השלמות, יברך 'המוציא', ישמיט את התחתונה, 
הפרוסה  על  והן  העליונה,  השלמה  על  הן  מצה'  אכילת  'על  ויברך 
)שו"ע שם תעה, א, ומשנ"ב שם, ב(, לצאת גם את הדעות  האמצעית 
ו'על אכילת מצה' על הפרוסה,  הסוברות ש'המוציא' על השלמה 

וגם את הדעות הסוברות להיפך )ביאה"ל שם ד"ה ויברך(.

תּוֹ אוֹפָה וְכוּ', שיראים שמא  וְאִשְׁ יק  ל עָנִי הוּא מַסִּ רְכּוֹ שֶׁ דַּ מַה 
להם  יהא  ]ולא  העיסה  את  להכין  שישלימו  קודם  התנור  יצטנן 
עצים להסקה שניה )ריבב"ן([, לכן הם מזדרזים ושניהם מתעסקים 
שפירש,  ויש  )רשב"ם(.  אופה  והאשה  מסיק  האיש  יחד,  בעיסה 
שאין  משום  או  )ר"ן(.  רעבונם  מחמת  האפיה  לזרז  זאת  שעושים 
להם עבדים, אף כאן אפילו הם עשירים יזדרזו שהוא יסיק ואשתו 
תאפה, שלא יבוא לידי חימוץ )שבלי הלקט ריח(. ■ להלכה, הרא"ש 
היה משתדל במצת מצוה ועומד על עשייתה, ומזרז את העוסקים 
הוא  להיטפל  לעשות,  אדם  לכל  ראוי  וכן  בעריכתן,  ומסייע  בהם 
וכו'  עני'  של  דרכו  'מה  משום  ב(,  תס,  או"ח  )שו"ע  במצוה  עצמו 
שם,  )משנ"ב  מבשלוחו'  יותר  בו  ש'מצוה  ומשום  ב(,  שם,  )הגר"א 

בהם  רבה  כי  המצות,  בכל  כן  יזהר  ]ולכתחילה  שם(  מג"א  ע"פ  ה, 

מכשלה )משנ"ב שם, ו([.

וּם  מִשּׁ י  אַמֵּ י  רַבִּ אָמַר  לָהּ,  מַיְיתֵי  מַאי  וּם  מִשּׁ מִצְוָה,  לאֹ  וְאִי 
ורבי  מצוה,  ואינו  סכנה,  משום  רק  הוא  קמא  תנא  ולדעת  קָפָא, 
או  לתפוח  ]זכר  מצוה  שהוא  סובר  ]במשנה[  צדוק  ברבי  אליעזר 

ויש שסובר שבתירוץ מחדש  כה(.  י,  )רא"ש  להלן[  גמ'  לטיט, ראה 
שלדעת  אלא  מצוה,  שהחרוסת  מודה  קמא  תנא  שאף  אמי  רבי 
תנא קמא הוא גם משום סכנה, ולכן לא מברכים עליו ]כדרך שלא 
מברכים על מים אחרונים, ראה תוס' חולין )קה, א ד"ה מים([, ואילו 
עליו  מברכים  ולכן  מצוה,  רק  הוא  צדוק  ברבי  אליעזר  רבי  לדעת 

)רמב"ם בפיהמ"ש לעיל קיד, א, ע"פ מרומי שדה שם(.

יט – לעשותו עבה וסמיך )רש"י; רשב"ם(.  וְצָרִיךְ לְסַמּוֹכֵיהּ זֵכֶר לַטִּ
ובירושלמי נחלקו, יש סוברים לעשותו עבה וסמיך זכר לטיט, ויש 
סוברים לעשותו רך זכר לדם. ומנהג העולם לעשות כשתי הדעות, 
בתחילה עושים אותו עבה וסמיך, ואחר כך עושים אותו רך )תוס'; 
החרוסת  את  יעשה  להלכה,   ■ יחיאל(.  רבינו  בשם  ג,  תעג,  או"ח  טור 

עבה, זכר לטיט, ואחר כך נותנים בו מעט חומץ או יין אדום לרככו, 
ויהא זכר לדם )רמ"א תעג, ה, ומשנ"ב שם, מח(.

וחציו  ההגדה  את  עליו  לומר  כדי  נִי,  שֵׁ כּוֹס  לוֹ  מָזְגוּ  מִשְׁנָה. 
לשאול  התינוקות  את  להתמיה  כדי  או  )מאירי(,  הלל  של  הראשון 
טור  בקצרה;  פסחים  הלכות  )רא"ש  הסעודה  קודם  עתה  מוזגים  מדוע 
או"ח תעג, ז(, והיה מן הראוי למזוג הכוס לאחר אמירת ההגדה לפני 

לשאול  לעוררם  כדי  כעת,  ומוזגים  מקדימים  אך  'לפיכך',  אמירת 
'מה נשתנה' )שו"ע הרב שם, מ, משנ"ב שם, סז(.

הכוס,  מזיגת  על  ששואל  הכוונה  'כאן'   – אָבִיו  שׁוֹאֵל  ן  הַבֵּ וְכָאן 
דרך  שאין  רשב"ם(,  )רש"י;  הסעודה  לפני  שני  כוס  מוזגים  מדוע 
לשתות פעמיים קודם הסעודה )רשב"ץ מאמר חמץ(, או שידוע לבן 
שכל השנה מוזגים את כוס שני לברך עליו ברכת המזון, ושואל את 
אביו איך מוזגים כאשר עדיין לא אכלנו )נמוקי יוסף(. ויש שפירש, 
הכרפס[   -[ הירק  אכילת  על  קודם,  כבר  לשאול  יכול  הבן  שהיה 
לפני הסעודה, שלא כבכל השנה, אך 'חכם באחור ישבחנה' )משלי 
כט, יא( להמתין בשאלתו, אולי יפרשו לו את טעם השינוי, או אולי 

יראה עוד שינויים וישאל על כולם יחד, אך כשרואה שמוזגים כוס 
כה(.  יכין,  ישראל  )תפארת  שואל  הוא  'כאן'  לו,  פירשו  לא  ועוד  שני 
שני  הכוס  מזיגת  על  הולך  אינו  שואל'  הבן  'וכאן  שפירשו  ויש 
'וכן' הבן  )ר"ן; מהר"ם חלאווה(. ויש שגורס  אלא על עקירת השולחן 
נכון  כלומר  צלפחד',  בנות  'כן  ז(  כז,  )במדבר  הכתוב  מלשון  שואל, 
שקיבל מרבו  רש"י,  בשם  )רשב"ם  הכוס  מזיגת  על  ישאל  שהבן  וראוי 

רבי יעקב בר יקר(.

בת  אף  אלא  דוקא  לאו  הוא  שואל',  'הבן  המשנה  שכתבה  ומה 
אמירת  אחר  להלכה,   ■ כד(.  ההגדה  סדר  מנהגים,  מהרי"ל  )ע"פ  בכלל 
'הא לחמא עניא' וסילוק הקערה, מוזגים מיד כוס שני )שו"ע או"ח 
שבאמירתו  ל'לפיכך'  שיגיע  עד  הכוס  במזיגת  ימתין  ולא  ז(,  תעג, 

צריך לאחוז את הכוס, אלא מיד אחר סילוק הקערה מוזג )משנ"ב 
ד; ערוך  )קיצור שולחן ערוך קיט,  בן, בתו שואלתו  לו  שם, סז(. אם אין 

פוטרת  כוס שני[  מוזגים  ]מדוע  זו  והאם שאלה  כא(.  השולחן תעג, 

א  )קטו,  לעיל  שכתבנו  מה  ראה  לא,  או  נשתנה'  'מה  משאלת 
ד"ה פטרתן(.

בלשון  נשתנה'  'מה  אלא  נשתנה',  'למה  אמר  ולא  ה.  נָּ תַּ נִשְׁ מַה 
יעקב',  אהליך  טובו  'מה  ה(  כד,  )במדבר  הכתוב  כמאמר  התפעלות, 
גדלו  כמה  עד  שמתפעל  ו(,  צב,  )תהלים  ה''  מעשיך  גדלו  'מה  או 
)ערוך  הללו  לשינויים  הטעם  מה  ותמה  הזה,  בלילה  השינויים 

השולחן תעג, כא, ובהגדה של פסח שלו ליל שימורים ד"ה עבדים היינו(.

שאומרים  ]כפי  מרור'  'כולו  אומרים  ולא  מָרוֹר,  ה  הַזֶּ יְלָה  הַלַּ
)תוס'(,  ירקות  שאר  אוכלים  ראשון  שבטיבול  משום  מצה'[,  'כולו 



עיון העמוד .זחים קטספ�

   122   

ירקות,  שאר  לו  שאין  שמי  א(  )קיד,  לעיל  ששנינו  שאפילו  כלומר 
אוכל חזרת לטיבול ראשון, כיון שיכול לאכול שאר ירקות לטיבול 
יו"ט;  )תוס'  'כולו מרור'  לומר  יכול  לו, אינו  ראשון, רק שבפועל אין 
רש"י;  בשם  פסח,  של  בהגדה  )ריטב"א  מרור'  'כולו  גורסים  ויש  דוד(.  יד 

מעשה רוקח(, והכוונה שבלילה זה אפילו שאר ירקות שאנו אוכלים 

במצרים  לנו  שעשו  למרירות  זכר  לנו,  הם  מרים  ראשון  בטיבול 
ויש  אחר(.  באופן  ומבאר  עליו  שתמה  וראה  רש"י,  בשם  שם,  )ריטב"א 

שאינם גורסים שאלה זו כלל, ולדעתם שואלים רק שלש שאלות 
)ירושלמי; רי"ף; רא"ש(. ■ להלכה, לא יאמר הלילה הזה 'כולו מרור', 

אלא 'מרור' )לבוש או"ח תעג, ז; ערוך השולחן או"ח תעג, כא(.

ה כּוּלּוֹ צָלִי, שאלה זו נשאלת רק לדעת בן תימא )לעיל  יְלָה הַזֶּ הַלַּ
ע, א( הסובר שאף החגיגה הבאה עם הפסח נאכלת רק צלי, ודרך 

הגמ' להזכיר דבר במקום אחד, ולא לחזור ולהזכירו במקומו הראוי 
שנית )תוס', וראה מה שכתבנו לעיל קיד, ב ד"ה צריך שני(. ואמנם מותר 
א(  )קיד,  שלעיל  כיון  אך  מבושל,  אחר  בשר  זה  בלילה  גם  לאכול 
לחגיגה,  וזכר  לפסח  זכר  תבשילין,  שני  לשולחן  שמביאים  שנינו 
קרבן  את  לשולחן  כעת  מביאים  היו  המקדש  שבזמן  ומסתבר 
הסעודה  מאכלי  שאר  את  ואילו  עמו,  החגיגה  קרבן  ואת  הפסח 
ורואה הבן לפניו כעת רק  היו מביאים רק סמוך לאכילתן, ומאחר 
חכמים  לדעת  ואילו  צלי',  'כולו  הזה  הלילה  מדוע  שואל  לכן  צלי, 
)רש"ש,  זו  שאלה  שואל  אינו  מבושלת,  להיות  יכולה  שהחגיגה 
שהם  כיון  כוסות,  הארבע  על  שואלים  איננו  מדוע  מיושב  זה  שלאור  המוסיף 

אינם לפנינו(.

)רשב"ם(,  קיים  היה  המקדש  שבית  בזמן  רק  נשאלה  זו  ושאלה 
ויפסח',  ייתי  דצריך  'כל  אמירת  השמיטו  לא  עניא'  לחמא  וב'הא 
ויחוג  יבוא  הפסח,  חג  את  לחוג  הצריך  שכל  לפרשו  שאפשר 
שאלות,  ארבע  לשאול  ענין  ויש  ומאחר  חמץ(.  מאמר  )רשב"ץ  עמנו 
החורבן  לאחר  כוסות,  וארבע  בנים  ארבעה  גאולות,  ארבע  כנגד 
מסובין,  ובין  יושבים  בין  אוכלים  אנו  הלילות  'שבכל  שואלים  אנו 
בגמ',  נזכרה  לא  זו  ששאלה  והטעם  מסובין'.  כולנו  הזה  הלילה 
משום שבזמנם לא היה שינוי בהסיבה בלילה זה, כיון שהיה דרכם 
להסב בכל השנה, ואילו אנו אין דרכנו להסב )פירוש הגר"א להגדה של 
פסח ד"ה מה נשתנה(. אך יש שכתב, כי הבן שואל חמש שאלות, על 

הטיבול, מצה, צלי, מרור והסיבה )רמב"ם חמץ ומצה ח, ב(.

טיבול  ראה  לא  עדיין  שהתינוק  ואף  פְעָמִים.  י  תֵּ שְׁ ה  הַזֶּ יְלָה  הַלַּ
את  ועקרו  מצה  שהביאו  שאחרי  משום  עליו,  שואל  הוא  שני, 
יחזירו  כי  לו  מסביר  והאב  אביו,  באזני  כך  על  תמה  הוא  השולחן, 
אותו לטיבול שני, והוא שואל למה מטבילין שתי פעמים )תוס' לעיל 
קיד, א ד"ה הביאו(. או שמבין התינוק מדעתו שיטבילו פעם שנית, 

הסעודה  שקודם  שראה  ואחרי  בסעודה,  לטבל  דרכם  היה  כן  כי 
שתי  מטבילים  הזה  הלילה  למה  שואל  הוא  אחת,  פעם  הטבילו 
ואם  א(.  קטו,  לעיל  קמאי  שיטות  בקובץ  מובא  הרשב"א,  )תלמיד  פעמים 
את ה'כורך' אוכל בטיבול, ראה מה שכתבנו לעיל )קטו, א ד"ה והדר(.

דוֹ, אם מבין יפרש לו הכל )רשב"ם(.  ן אָבִיו מְלַמְּ ל בֵּ עְתּוֹ שֶׁ וּלְפִי דַּ
שאם הוא קטן או טיפש, אומר לו: בני, כולנו במצרים היינו עבדים 
הקב"ה  אותנו  פדה  הזה  ובלילה  זה,  עבד  כמו  או  זו  שפחה  כמו 
ויוציאנו לחירות, ואם היה הבן גדול וחכם, מודיעו מה שאירע לנו 
במצרים, וניסים שנעשו לנו על ידי משה רבינו, הכל לפי דעתו של 

הבן )רמב"ם חמץ ומצה ז, ב(.

יתברך  לה'  ולהודות  לשבח  כדי  בַח,  שֶׁ בְּ ים  וּמְסַיֵּ גְנוּת  בִּ מַתְחִיל 
ש'מאשפות ירים אביון' )ריטב"א בהגדה של פסח(. או משום שביום 
כדי  וגנותו,  שפלותו  תחילה  לזכור  לו  ראוי  אדם  של  לבו  שמחת 
שלא תזוח דעתו עליו, ובהכרח גם יודה וישבח יותר )מהרש"א ח"א(. 
הדבר  העמדת  לאחר  רק  היא  דבר,  של  ברורה  שידיעה  משום  או 
ההפכי שלו, כך הכרה אמיתית של ה'שבח' היא רק אחר העמדת 
טעמים  שני  כתב  נב,  ה'  ובגבורות  א,  ישראל,  נצח  )מהר"ל  תחילה  'הגנות' 
נוספים(. והגמ' להלן תבאר מה היא הגנות, וראה להלן )ד"ה רב אמר(, 

שם ביארנו מה הוא השבח.

ובלילה,  ביום  יום  כל  מצרים  יציאת  להזכיר  עשה  שמצות  ואף 
שנאמר )דברים טז, ג( 'למען תזכור את יום צאתך מארץ מצרים כל 
ידי  יוצאים  השנה  שבכל  אלא  ג(,  א,  שמע  קריאת  )רמב"ם  חייך'  ימי 
דוקא  להזכיר  צריך  בניסן  ט"ו  בליל  ואילו  בהרהור,  בזכירה  חובה 
השנה  בכל  שאף  סוברים,  ויש  ד(.  שמע,  לקריאת  פתיחה  )פמ"ג  בפה 
אלא  יג(,  אריה  שאגת  של;  מצוה  )חינוך  בהרהור  חובה  ידי  יוצאים  לא 
בניסן  ובליל ט"ו  יציאת מצרים,  'להזכיר'  שכל השנה המצוה היא 
המצוה היא 'לספר' את יציאת מצרים, והחילוק בין זכירה לסיפור 
הוא כדלהלן: ]א[ בזכירה אין צורך אלא להזכיר לעצמו את יציאת 
מצרים, ואילו סיפור הוא לספר לאחר דרך שאלה ותשובה, ואפילו 
אם אין לו אחר, יספר לעצמו דרך שאלה ותשובה. ]ב[ בזכירה די 
את  לתאר  צריך  בסיפור  ואילו  בלבד,  מצרים  יציאת  את  להזכיר 
כל ההשתלשלות, ולהתחיל בגנות ולסיים בשבח. ]ג[ בזכירה אין 
את  להזכיר  חובה  בסיפור  אבל  המצוה,  טעמי  את  להזכיר  חובה 
'כל  הבאה[  ]במשנה  גמליאל  רבן  וכמאמר  הלילה,  מצוות  טעמי 
הן  ואלו  חובתו,  ידי  יצא  לא  בפסח  אלו  דברים  שלשה  אמר  שלא 
ששמע  א,  הגדה  פומרנצי'ק[  ]להר"א  ברכה  )עמק  וכו'  ומרור'  מצה  פסח 
הש"ס(,  על  סטנסיל  הגר"ח  חי'  הרמב"ם;  בדעת  הגר"ח,  אביו  בשם  מהגרי"ז 

וכיון שמצוות צריכות כוונה, צריכים לכוין לצאת המצוה בשלשה 
בניסן  ט"ו  בליל  שגם  סוברים  ויש  שם(.  סטנסיל  )הגר"ח  אלו  דברים 
ומנחת  הריא"ף,  בשם  ההגדה,  בסדר  )אבודרהם  בזכירה  חובה  ידי  יוצא 
בהזכרת  חובה  ידי  שיוצא  ו,  תעג,  חדש  הפרי  בדעת  א,  אות  כא  מצוה  חינוך 

יציאת מצרים שבקידוש(. וחילוק נוסף בין 'זכירה' ל'סיפור', שבסיפור 

מצרים  ליציאת  השייכות  בהלכות  לעסוק  גם  כלול  מצרים  יציאת 
)הגדה של פסח מבית לוי, קי ו-קטז, בשם הגרי"ז. וראה מה שכתבנו להלן ד"ה 

ואם אין דעת, וראה עוד מועד לדוד א, מד-מה(.

כיון  הּ,  כּוּלָּ ה  רָשָׁ הַפָּ ל  כׇּ גְמוֹר  יִּ שֶׁ עַד  אָבִי  אוֹבֵד  י  מֵאֲרַמִּ וְדוֹרֵשׁ 
וגו',  'כי גר יהיה זרעך  שבברית בין הבתרים נאמר לאברהם אבינו 
ועבדום ועינו אותם ארבע מאות שנה', ואמרו חכמים )מכילתא בא( 
שחשבון הארבע מאות שנה מתחיל בלידת יצחק, שהרי אברהם 
גֵרים בארץ פלשתים ויעקב גלה לבית לבן, ולכן עולים  ויצחק היו 
שנים אלו למנין הגלות, וזה משמיענו הכתוב 'ארמי אובד אבי וגו'', 
שהגלות החלה עוד טרם ירידתם למצרים )ריטב"א בהגדה של פסח(. 
ש'עונין  משום  עוני',  'לחם  נקראת  שהמצה  שכיון  שפירש,  ויש 
עליו דברים הרבה' )ראה לעיל קטו, ב(, לכן דורשים גם פרשה זו, בה 

נאמר 'וענית' ואמרת וגו' )אור שמח חמץ ומצה ז, ד(.

תּוֹ שׁוֹאַלְתּוֹ, שאין חובה להגיד דוקא לבן ]או לבת, ראה  גְּמָרָא. אִשְׁ
לאשתו  גם  הוא  מצרים  יציאת  וסיפור  שואל([,  הבן  וכאן  )ד"ה  לעיל 
לבנך',  'והגדת  והזכיר  בהווה  הכתוב  דיבר  אך  עצמו,  לבין  בינו  או 
והידור מצוה בלבד הוא )האדר"ת, מובא בספר הזכרון יהודה לקדשו, כ(.



.זחים קטספ עיון העמוד�

המשך במילואים עמ' ??    123   

וגם  בזכרים  מדאורייתא  נוהגת  מצרים  יציאת  סיפור  ומצות 
בנקבות )חינוך מצוה כא; חזון יחזקאל ר"ה ב, ו בחידושים, בדעת הרמב"ם, 
ומצוה  פטורות,  שנשים  המצוות  את  מנה  עשה  מצות  סוף  המצוות  שבספר 

אינו  שואלתו'  ש'אשתו  ומה  י(.  שם,  חינוך  מנחת  וראה  מנאה,  לא  זו 

יקיים מצותו בענייתו לה  ראיה, כי אפשר ששואלתו בכדי שהוא 
עשה  מצות  שהיא  אפילו  חייבות  שהן  והטעם  שם(.  חינוך  )מנחת 

שהזמן גרמא, הוא לא משום 'שאף הן היו באותו הנס', כי סברא 
ב ד"ה היו,  )מנחת חינוך שם, ע"פ תוס' לעיל קח,  זו מחייבת רק מדרבנן 
הוא  מצה  של  המצוה  מתנאי  שאחד  אלא  שאף(,  ד"ה  א  ד,  ומגילה 

סיפור יציאת מצרים עליה, ולכן נקראת 'לחם עוני' – 'שעונין עליו 
בסיפור  אף  חייבות  הן  במצה,  חייבות  שהן  וכיון  הרבה',  דברים 
שהגרי"ש  שם  וראה  נב,  א,  תשובות  בקובץ  המובא  במכתב  )הסטייפלר 

יציאת  בסיפור  נשים  שחיוב  שסובר,  ויש  נוסף(.  טעם  כתב  אלישיב 

מצרים הוא רק מדרבנן )חיי אדם קל, יב, וראה תוס' סוכה לח, א ד"ה מי, 
מצרים  יציאת  בסיפור  חייבות  נשים  להלכה,   ■ שם(.  חינוך  ומנחת 

ראה  מדרבנן,  או  מדאורייתא  ואם  מה.  שם,  ומשנ"ב  יד,  תעב,  או"ח  )שו"ע 

משנ"ב מהדו' דרשו שם הע' 49(.

וְאִם לָאו הוּא שׁוֹאֵל לְעַצְמוֹ, שהדיבור בפה מעורר את הלב )חינוך 
מצוה כא(.

שׁוֹאֲלִין  סַח  הַפֶּ הִלְכוֹת  בְּ יּוֹדְעִין  שֶׁ חֲכָמִים  לְמִידֵי  תַּ נֵי  שְׁ וַאֲפִילּוּ 
וניסים  נפלאות  פירסום  ענינו  מצרים  יציאת  סיפור  כי  לָזֶה,  זֶה 
מתקיימת  כלל,  המצוה  יודע  שאינו  לבנו  ולכן  הקב"ה,  שעשה 
המצוה יותר, שכך הפירסום גדול יותר, ואפילו שני תלמידי חכמים 
שכבר יודעים כל ענין הפסח, מצוה עליהם לספר ולדבר, כי סיפור 
צריכים  ואין  ב(.  ה',  גבורות  )מהר"ל  יותר  גדול  פירסום  בו  יש  בפה 
ואחר  'מה נשתנה',  לזה, אלא האחד שואל את חבירו  זה  לשאול 
כך מתחילים שניהם 'עבדים היינו' )שו"ע הרב תעג, מ(. ויש שסובר 

ישאל את  האחד  מועיל שרק  ולא  דוקא,  הוא  לזה'  'זה  ששואלין 
כאן  אלישיב  הגרי"ש  )הערות  כעונה'  'שומע  מדין  יצא  וחבירו  חבירו, 
שואלים,  האשה  או  הבן  שאם  שכתב  ז  תעג,  הרמ"א  בדעת  ב,  כב,  ובברכות 

חבירו,  את  שואל  חכם  תלמיד  שכאשר  ומשמע  נשתנה',  'מה  לומר  צריך  אין 

ואין  להלכה, תלמיד חכם אחד שואל את חבירו,   ■ כן צריך לומר(. 

הנשאל צריך לומר 'מה נשתנה' ]כדעת שו"ע הרב[ )משנ"ב תעג, ע, 
74, אם מועיל 'שומע כעונה'(. וראה משנ"ב מהדו' דרשו שם הע' 

מוּאֵל  וּשְׁ אֲבוֹתֵינוּ,  הָיוּ  לּוּלִים  גִּ עֲבוֹדַת  עוֹבְדֵי  ה  חִלָּ מִתְּ אָמַר  רַב 
אָמַר עֲבָדִים הָיִינוּ. לדעת רב מזכירים רק 'מתחילה', ואילו לדעת 
שניהם  כדעת  לעשות  נוהגים  ואנו  היינו',  'עבדים  רק  שמואל 
אילו  כי  להזכיר,  מה  את  נחלקו  שלא  שסובר  ויש  חננאל(.  )רבנו 

את  נחלקו  אלא  שניהם,  כדעת  שלא  עושים  אנו  במנהגנו  נחלקו, 
סדר  כפי  זרה'  עבודה  עובדי  'מתחילה  אם  תחילה,  להזכיר  מה 
בהגדה  )ריטב"א  הנס  עיקר  שהוא  היינו'  מ'עבדים  או  המאורעות, 

של פסח(.

והשבח הוא היפך הגנות, ואם הגנות היא 'מתחילה עובדי עבודה 
המקום  קירבנו  'ועכשיו  הוא  השבח  כן  אם  אבותינו',  היו  זרה 
לעבודתו', ואילו הגנות היא 'עבדים היינו', השבח הוא 'ויוציאנו ה' 

אלוקינו משם וגו'' )ע"פ רמב"ם חמץ ומצה ז, ד(.

זה  הגמ' מעשה  מביאה  וְכוּ'.  יהּ  עַבְדֵּ לְדָרוּ  נַחְמָן  רַב  לֵיהּ  אָמַר 
להוכיח שהלכה כדעת הסובר שהגנות היא מ'עבדים היינו' )ר"י בר 

יקר, בפירושו לתפילות; אבודרהם בסדר ההגדה(.

מְלִיאֵל הָיָה אוֹמֵר וְכוּ', 'היה אומר' ענינו שהיה רגיל  ן גַּ מִשְׁנָה. רַבָּ
לומר כך ]ראה רע"ב )אבות א, ג([, אף כאן היה רגיל לומר זאת כל 
שנה ושנה, הזכיר והזהיר את העומדים לפניו לשאול ולדרוש זאת 

)שושנים לדוד ]לר"ד פארדו[, ע"פ רע"ב אבות א, ג(.


