
עיון העמוד  קח.םסחיפ�

   88   
המשך במילואים עמ' 155

ה,  תֶּ יִשְׁ לאֹ  לִרְבִיעִי  י  לִישִׁ שְׁ ין  בֵּ ה,  תֶּ יִשְׁ וְכוּ'  לוּ  הַלָּ הַכּוֹסוֹת  ין  בֵּ
בין הכוסות, משום שנראה כמוסיף על הכוסות  והאיסור לשתות 
התירו  הראשונות  הכוסות  ובין  זה,  בלילה  לשתות  חז"ל  שתיקנו 
לשתות אף שנראה כמוסיף, כדי שיאכל מצה לתיאבון, שהיין גורר 
את התיאבון, אבל בין הכוסות האחרונות אסור לשתות, לפי שכבר 
אכל מצה )רשב"ם(, והאיסור לשתות בין הכוסות האחרונות הוא גם 
באופן שכבר שתה יין בין הכוסות הראשונות, ולא אומרים שכיון 
אם  חילוק  אין  הכוסות,  על  והוסיף  הראשונות  בין  שתה  שכבר 
ו' כוסות ומותר לו לשתות גם בין האחרונות,  שותה ה' כוסות או 
כיון שהאיסור להוסיף על הכוסות הוא משום שבכל כוס ששותה 
נראה כמוסיף ]ורק בין הראשונות התירו זאת משום דגריר[, ולא 
אברהם(.  )ברכת  כוסות  מארבע  יותר  ששתה  יוצא  שלבסוף  משום 
לא  לרביעית  שלישית  כוס  שבין  ביארו,  ד(  י,  )פסחים  ובירושלמי 
האוכל  שלפני  ויין  האוכל  שבתוך  יין  אבל  ישתכר,  שמא  ישתה 
ראיה  אין  זה,  ולביאור  בין(.  ד"ה  ב  קיז,  ולהלן  כאן  )רשב"ם  אינו משכר 
ומה  גורר את התיאבון, אלא רק שאינו משביע,  מהמשנה שהיין 
חי'  דוד;  )רבינו  הוא  דוקא  לאו  גריר',  מיגרר  'דחמרא  בגמ'  שאמרו 

הר"ן. וראה עוד ביאורנו להלן שם מד"ה בין שלישי לרביעי(.

אבל  יין,  הרבה  כששותה  ודוקא  רֵיר,  גָּ מִגְרָר  הּ  מִינָּ מַע  שְׁ א  אֶלָּ
מעט יין משביע )תוס', ע"פ הגמ' ברכות לה, ב(, ולכן בערב פסח מותר 
יין  מעט  לשתות  ואסור  התיאבון,  את  שגורר  יין  הרבה  לשתות 
אם  גם  מותר  הכוסות  בין  מקום  ומכל  טובא(,  ד"ה  שם  ברכות  )תוס' 

יין, כיון שהוא מצטרף לשתי הכוסות הראשונות  שותה רק מעט 
דוד  רבינו  במרדכי[;  ]המובא  פרץ  רבינו  )תוס'  יין  הרבה  ששותה  ונמצא 
ביום  ששותה  היין  שאין  פסח  בערב  כן  שאין  ]מה  הראשון(  בתי' 

תעא,  )ב"ח  הפסק  ביניהם  שיש  כיון  בלילה,  שישתה  ליין  מצטרף 
שאף  מפרשים,  ויש  עוד([.  שם  וראה  ד,  שם  במג"א  דבריו  הובאו  א, 

ששתיית מעט יין משביעה, מכל מקום אינה גורמת לכך שהמצה 
השני;  בתי'  דוד  )רבינו  מעט  רק  שותה  שהרי  גסה,  אכילה  תיאכל 
ואסור  יין  הרבה  פסח  בערב  לשתות  מותר  להלכה,   ■ הר"ן(.  חי' 

לשתות קצת יין ]כתוס'[ )שו"ע או"ח תעא, א(, ויש חולקים ומתירים 
שם  מאיר  ובבית  שם,  )טור  דוד[  ורבינו  ]כהר"ן  יין  מעט  גם  לשתות 
כתב, שכן דעת הרי"ף והרמב"ם והרא"ש, שלא חילקו בכך(, ומסתבר שהכל 

ויין,  ד"ה  שם  )ביאה"ל  בעצמו  שמרגיש  מה  לפי  האדם  בטבע  תלוי 
ע"פ הרי"ץ גיאות(.

שרב  והטעם  וְכוּ',  הֲוָה  נִיס  אִיסְתְּ דְּ ת  שֶׁ שֵׁ רַב  אנִי  שַׁ לאֹ  אָמְרִי 
פת  כזית  לאכול  מצוה  שיש  אף  סוכות  בערב  התענה  לא  ששת 
מתיקה,  מיני  עם  הפת  את  לאכול  אפשר  שבסוכות  כיון  בסוכה, 
הפת,  את  בלילה  לאכול  יכול  מהבוקר  מתענה  אינו  אם  שגם  כך 
מיני  ללא  לבדה  המצה  את  לאכול  שצריך  לפי  התענה  בפסח  ורק 
המהרי"ל  כדעת  לא  הם  שדבריו  שכתב,  שם  ראה  אולם  )צל"ח,  מתיקה 
כמו  אכילה  איסור  נוהג  סוכות  בערב  שגם  ג,  תרלט,  או"ח  ברמ"א  המובאת 

בערב פסח(.

■ להלכה, איסטניס מתענה בערב פסח מהבוקר )שו"ע או"ח תע, ג(, 
אולם אם ערב פסח חל בשבת, לא ידחה לגמרי סעודת שבת אלא 

יאכל מעט )משנ"ב שם, יא, וראה עוד רמ"א תעא, ג ומשנ"ב שם(.

באכילת  ובין  ראשון,  כזית  באכילת  בין  ה,  הֲסִיבָּ צָרִיךְ  ה  מַצָּ
צריך  אינו  שאפיקומן  שסובר  ויש  כ(.  י,  רא"ש  )תוס',  האפיקומן 
הסיבה, כיון שכבר יצא ידי חובתו בכזית הראשון )פרי חדש תעב, ז, 
ו-תעז, א, בדעת הרמב"ם חמץ ומצה ז, ח(. ואם אכל מצה בלא הסיבה, 

בהסיבה  מצה  שוב  לאכול  וצריך  מצה,  אכילת  מצות  ידי  יצא  לא 
)רא"ש שם, פרי חדש תעב, שם, בדעת תוס'(, כיון שחז"ל תיקנו הסיבה 

ויש  בדעתם(.  ז,  ז,  ומצה  חמץ  הלוי  רי"ז  מרן  )חי'  מצה  ממצות  כחלק 
אלא  מצה,  חובת  ידי  יצא  הסיבה  בלא  מצה  אכל  שאם  שסובר, 
המצה,  אכילת  בשעת  חז"ל  שתיקנו  הסיבה  חובת  ידי  יצא  שלא 
בשעת  היא  הסיבה  שמצות  כיון  בהסיבה,  שוב  לאכול  צריך  ואינו 
קיום מצות מצה, וכיון שכבר יצא ידי מצות מצה, אין תועלת בכך 
שיאכל שוב מצה בהסיבה )חי' מרן רי"ז הלוי בדעת הרמב"ם שם, שסובר 

שלכתחילה יש להסב בכל הסעודה(.

אפיקומן  וכן  א(,  תעה,  או"ח  )שו"ע  הסיבה  צריכה  מצה  להלכה,   ■
צריך הסיבה )שו"ע שם תעז, א(, ואם אכל כזית ראשון בלא הסיבה 
יחזור ויאכל בהסיבה ]כהרא"ש[ )שו"ע ורמ"א שם תעב, ז(, ואם אכל 
אפיקומן ללא הסיבה, אינו צריך לחזור ולאכול בהסיבה אם קשה 
עליו האכילה )משנ"ב תעז, ד, וראה שעה"צ שם, ג, שבדיעבד אפשר לסמוך 
על דעת הרמב"ם שאפיקומן לא צריך הסיבה, וראה עוד משנ"ב מהדו' דרשו 

5, בישוב סתירת דברי המשנ"ב בזה(. שם הע' 

מרור  לאכול  יכול  רוצה  אם  אולם  ה,  הֲסִיבָּ צָרִיךְ  אֵין  מָרוֹר 
אותם  אוכלים  ביחד,  ומרור  מצה  שאוכלים  ב'כורך'  ולכן  בהסיבה, 
משמע  שכן  וכתב  אחי,  כתב  ד"ה  תעה  או"ח  )ב"י  המצה  משום  בהסיבה 
מלשון הרמב"ם(, ויש סוברים שאין מסיבים ב'כורך' )רוקח רפג; שבלי 

אך  א(,  שם,  )שו"ע  הסיבה  בלא  נאכל  מרור  להלכה,   ■ ריח(.  הלקט 

אם רוצה יכול לאוכלו בהסיבה )משנ"ב שם, יד(, וכורך נאכל בהסיבה 
משום המצה )שו"ע שם, וראה משנ"ב מהדו' דרשו שם הע' 28, שאם אכל 

ללא הסיבה אין צריך לחזור ולאכול בהסיבה(.

ה, ואף  עוּ הֲסִיבָּ י בָּ י וְאִידֵּ מַר הָכִי אִידֵּ מַר הָכִי וְאִיתְּ אִיתְּ א דְּ תָּ הַשְׁ
לקולא',  דרבנן  'ספק  כולה  התורה  ובכל  היא,  מדרבנן  שהסיבה 
לרווחא  כן  ועושים  טירחא  בכך  שאין  כיון  בשתיהן,  מסיבים  כאן 
יפטר  לקולא',  דרבנן  'ספק  נאמר  שאם  משום  או  דמילתא, 
ולכן  הסיבה,  מצות  לגמרי  ותיעקר  כוסות,  הארבע  בכל  מהסיבה 
וראה עוד  )ר"ן על הרי"ף ד"ה והשתא,  כוסות  אמרו שיסב בכל הארבע 

בית הלוי ג, א ט(.

ולשתותן  לחזור  צריך  אם  להסתפק  יש  הסיבה,  בלא  שתאן  ואם 
שוב בהסיבה, ובכוס שלישית ששתאה בלא הסיבה יש להסתפק 
אם מותר לחזור ולשתותה שוב בהסיבה, כיון שאסור לשתות בין 
כוס שלישית לרביעית )תוס', וראה פרי חדש תעב, ז, שהתוס' הסתפק רק 
בארבע כוסות שחייב להסב בהן מספק, אבל אם אכל מצה ללא הסיבה, חייב 

הכוסות  שתי  את  שתה  שאם  סוברים,  ויש  בהסיבה(.  ולאכול  לחזור 

הכוסות  ובשתי  בהסיבה,  ושותה  חוזר  הסיבה,  בלא  הראשונות 
לחזור  אסור  האם  להסתפק  יש  הסיבה,  בלא  ששתאן  האחרונות 
ולשתות כיון שנראה כמוסיף על הכוסות, או שכיון ששתאן שלא 
להלכה,   ■ כ(.  י,  )רא"ש  הכוסות  על  כמוסיף  נראה  אינו  כתיקונן, 
צריך להסב בכל ארבע הכוסות )שו"ע או"ח תעג, ב, ו-תעט, א, ו-תפ, א(, 
ואם שתאן בלא הסיבה צריך לחזור ולשתות )שו"ע שם תעב, ז, אולם 
ראה רמ"א שם, שבכוס שלישית ורביעית שיש לחוש לגביהן שנראה כמוסיף, 

יש לסמוך על הראבי"ה שסובר שכיום לא צריך להסב, כיון שאין רגילים לאכול 

בהסיבה, וראה עוד פרטי דינים במשנ"ב שם(.

וראה  )רש"י,  לוושט  קנה  יקדים  שמא  ה,  הֲסִיבָּ מֵיהּ  שְׁ לאֹ  ן  רַקְדָּ פְּ
משום  שפירש  ויש  ימין(.  הסיבת  על  נאמר  זה  שטעם  שתמה  רשב"ם 

וכן נפסק להלכה )שו"ע או"ח  שאין זו דרך חירות )לבוש תעב, ג(. ■ 
תעב, ג(.


